

### بسلسلة تحفظ عقبيدة خلافت راشده

الزفلم المنافعة المنا



رهمان پلازه مجلی سندی اُردُو بازار، لاہو۔ Ph: 042-7214882, 0321-4044602

مكان كاب



## سلسله اشاعت نمبر ①

وفاع حضرت معاويه رفالتنه حضرت مولانا قاضي مظهر حسين صاحب وخلالله ناشر سنی اکیڈمی جامعه اہل سنت تعلیم النسا،عقب مدنی جامع مسجد چکوال اشاعت اكور ۱۰۰۸ء کمپوزنگ . رشيداحمرصد نقي

03004742551

# فهرست مضامين

حکمین کی خطابھی اجتہادی تھی (حضرت شاه ولی الله محدث ) ----خطائے اجتہادی کوعنادی نہیں کہہ سکتے - اسم صحابة كااختلاف نفسانيت بيبني ندتفا (حضرت ومجددالف تاتي) مشاجرات صحاب رحماء بينهم ك خلاف نہیں (حضرت مد فی) -----فناوى عزيزى كى الحاقيات — سيس كياحضرت عائشه ذالفا كالختلاف تني ير نفسانيت تفا؟ حضرت معاوَّيه عادل بين (امام نوويُّ) — ۲۲ تمام صحابه عادل ہیں (ابن حجرعسقلانی وغیرہ) – مسومهم مولا نالعل شاه کی تطبیق سیجی نہیں ---- سمہم خطائے اجتہادی عدالت کے منافی نہیں ۔ ۴۵ معصیت صور تأوحقیقتا کی بحث(حضرت مدفی) - ۲ م عدالت صحابات بارے بیں اہم سوال - ۲۹

كتاب خارجي فتنه پرعلماء كتبرے — اا ما ہنا مہ بینات کراچی ما منامه البلاغ ، كرا جي ما ہنا مدالحق اکوڑہ خٹک — سام ما ہنامہ ضیاعے حرم لا ہور \_\_\_\_\_ ہفت روز ہلولاک فیصل آباد — ۱۲ کھلی چٹھی کی حیثیت – ۱۶ مولوی سیاح الدین تفہیم القرآن کی مدح میں — ۱۸ کھلی چٹھی کے اعتراضات کا جواب 📗 👂 كياحضرت معاويةً كى خطاعنا دى تھى --- ۲۰ جورٍمعاوية كي مراد (حضرت مجددالف ثاقي) - ٢٣٠ مولا نا بخاری اور خادم اہل سنت کے ملک کافرق — ۲۵ آيتوان طائفتان من المومنين اقتلوا- ٢٦ حضرت معالق بيصور تأباغي بين ندكه حقيقتا \_ كا

روایت حدیث کے بارے میں صحابہ کے معصوم ہونے کی کیادلیل ہے؟۔ ۲۴ شاذونادرجرم كاسرزدجونا عدالت کے منافی نہیں (حضرت مدفی) — ۲۵ شيعه كيا كہتے ہيں؟ ( ڈھكومجہز) \_\_\_\_\_ ٢٢ حضرت على يرحضرت فاطمه كاطعن (عبارت حق اليقين)\_\_\_\_\_\_ انبیائے کرام کی لغزش کامفہوم (بحوالہ علمی محاسبه) — ۲۸ شیعہ بھی ترک اولی کے قائل ہو گئے ۔۔۔ ۲ اعتراض دوم کی بحث (عبارت استخلاف یزید) - ۴م ک حضرت معاوّی کی صریح تو بین (خطبه يزيد کي آ ژيس ) \_\_\_\_\_\_ کے زياداعلى درج كامد براور حضرت على كاحاى تھا(ابوالاعلیٰ مودودی دسید فعل شاہ بخاری) — 4 کے حضرت ابوسفیان کی تو بین مسلم بِعلیٰ کی آڑ میں حضرت معاوّ بیری تو ہین --- ۸۲ حضرت معاوَّيه حضرت عليَّ كے فضائل كے معترف تھے (مولانامحرتقی عثمانی جسٹس سپریم کورٹ) ---- مولوی مهرسین شاه بھی مجھیں ---- ۵۰ حضرت معاوية حقيقتاً باغی نه تض (علمی محاسبه کی عبارت) — ۱۵ شیعہ مجہدڈ هکو کے اعتراض کا جواب — ۵۳ كيا وْ هَكُوتِم يفُ قرآن كے قائل ہيں (حوالدا ثبات الامامت) \_\_\_\_\_ سندیلوی صاحب کامعامله -----حصرت معاوَّيه مجهّد تق (حضرت ابن عباسٌ) - ۵۵ مولوی مهر حسین شاه کی علمی خیانت --- ۵۶ مولانالعل شاه اورمولوی مهرسین شاه کا اختلاف - ۵۷ حضرت معاوية مجتهد بين (مولا نالعل شاه) - ۵۷ شيعه مجتهد وهكوكي علمي خيانت وكذب بياني -- 20 حضرت معاوية جليل القدر صحابي نهيس (مولوی مېرسين شاه) — ۹۵ حضرت معاويةً فيع الثان صحالي بين (مولانالعل شاه بخاری) حضرت معاوية ضاحب فضائل ہيں (حضرت شاه ولی الله محدثٌ) — مولوي مهرحسين شاه صاحب كا اہل سنت پرافتراء – ۲۲ مولوی مهرحسین شاه صاحب کا ایک نیا شوشه (مئلهٔ عصمت انبیاء) \_\_\_\_\_\_ ۳۳

شیعه بھی یہی کہتے ہیں \_\_\_\_ • اا حضرت معاویی کی خلافت (حضرت ابن عباس كا آيت سے اشنباط) ---- ااا حضرت معاویی کے خلاف (مودودی اور ڈھکو) – ۱۱۳ حضرت معاوییاً ورکتابت وی — ۱۱۵ لااشبع الله بطنه كى بحث (مولوى مهرحسين شاه ـ وْهَكُوشيعها وروحبيرالز مال اس میں ہمنواہیں) — ااا رام چندر، پچمن ، زرتشت اور بده وغیره يغيرين (علامه وحيدالزمال) -------رحمة للعالمين كى بددعا حقيقتادعائے رحمت ہے \_\_\_\_\_ حضرت معاویی ازروئے حدیث جنتی ہیں – ۱۲۰ حضرت معاوية بإدى ومهدى بي (دعائے نبوی) حضرت معاوية كے گھوڑے كاغبار حضرت عمرو بن عبدالعزيز عافضل ہے، امام نسائی "--صدیق اکبرکون ہیں (شیعہ عقیدہ) ---۱۲۶ كياسبِ گالى گلوچ كو كہتے ہيں (مولانا لعل شاه کی تضاد بیانی) – سے کا ا ت نبوی کامفہوم (ایک اہم سوال) --- ۱۲۹ یے حضرت معاویٹکا دفاع ہے یا جارحیت؟ – ۱۲۹

مولا نالعل شاه كابيجا تعصب (روايت الي داؤدگی اہم بحث) مولا نالعل شاہ صاحب کی سندہے جہالت — ۸۹ حضرت حسن في خصرت معاوية سے لا كھوں روپے وظیفہ لیا \_\_\_\_\_\_ 19 شیعہ بھی وظائف معاویة کا قرار کرتے ہیں۔ ۹۲ صلح حضرت حسن کے بعد حضرت معاقب برحق خلیفه ہیں (غوث اعظم م) \_\_\_\_\_\_ مہ و كيا حضرت مقدام المجمى جهك كئے --- 90 غلط بیانی کی حد ہوگئی – ۹۲ (مولاناشمس الحق عظیم آبادی کی عبارت قابل اعتراض ہے ----كياعلامه وحيدالزمال شيعه تضيج. 1+4\_ مولوی وحیدالز مال اور بغض معاوییّ --- ۱۰۳ حضرت علیؓ سب سے زیادہ خلافت کے مستحق تھے(وحیدالزمال) \_\_\_\_\_0٠١ علامه وحيد الزمال كى كربلائيت --- ٢٠١ حضرت علیؓ نے حضرت آبو بکر کی کیوں مخالفت نه کی (امام محمد باقر") \_\_\_\_\_ کا حضرت معاوية كےخلاف مولا ناتعل شاہ ك فروجرم (جارالزامات) ----- ١٠٩ مودودی صاحب بھی یہی کہتے ہیں — ۹۰۱

طعن صحابه كرامٌ كاوبال ---تمام صحابة جنتی ہیں (حضرت شاہ عبدالعزيز محدث د بلوي، حضرت مد في، حضرت مجدد الف ثافي ، امام ابن حزم ) - 101 صحابه كرام المرام اورمسلك ابل السنّت والجماعت - ١٥٢ صحابة پرطعن كرنے والازنديق ----حضرت معاوّی پر برطعن کرنے والاجہنم کا کتا - ۱۵۴ سنی، شیعه اور خارجی کون میں؟ (حضرت مجددصاحب الملكة) ----خواب میں حضرت معاویة کی زیارت – ۱۵۷

جارحیت کانمونه — اسا صدیق و فاروق پرمولا نالعل شاه کی تنقید — ۱۳۵ حدیث بخاری کی اہم بحث – سے ۱۳۷ حضرت سعد بن عبادة في في حضرت صدیق کی بیعت کی – سے ۱۳۷ حضرت عمرٌ پرمولا نالعل شاه کاافتراء -- ۱۳۸ ایک اور عجیب افتراء (ابن عباس کو عباس بناديا) — اسما خلفائے راشدین کے بارے میں ایک اہم تکتہ حضرت نانوتوی کاارشاد ( چاریار ) -خلافت صديقي اورمولا نالعل شاه --- ١٢٨ حفزت صديق اور حفزت مرتضى كے ليے جدا جدا پيانے كيوں؟ ---- ١٣٩ دارالعلوم ديو بندكا فذكورہ بحث يرمحا كمه- ١٥٩

## حرف ِ آغاز

#### بسم الله حامدا ومصلياً.

حضرت مولانا قاضی مظہر حسین صاحب رائے (۱۲ جنوری ۱۹۱۴ء ۲۲ جنوری ۲۲۰۰ء) فاضل دیو بند، خلیفہ مجاز شخ الاسلام مولانا سید حسین احمد مدنی رائے نے قریباً پون صدی مذہب اہلِ السنّت والجماعت کی تبلین و تحفظ کے لیے تجریری و تقریری طور پر جوگراں قدر خدمات سرانجام دیں ہیں وہ کسی تعارف کی مختائ نہیں، آپ کے پیشِ نظر کسی مخصوص فرقہ کی فقط تر دید کے بجائے اہل سنت کے اجماعی عقا کدونظریات کودلائل و براہین سے بیان کی فقط تر دید کے بجائے اہل سنت کے اجماعی عقا کدونظریات کودلائل و براہین سے بیان کرنا تھا۔ آپ اس حوالے سے ہر طبقہ فکر کی طرف سے اٹھنے والے اعتراضات کونقد و جرح کے میزان میں پر کھتے اور حقیقت واضح کرتے۔ حضرت قاضی صاحب بلاشبہ دورِ حاضر میں بلاخوف لومۃ لائم جرائت وحق گوئی کی بہترین مثال تھے۔

#### (رحمة الله عليه رحمة واسعة)

سی اکیڈی کے قیام کی غرض حضرت موصوف رشائے کی جملہ تصانیف و بیانات کو مظرِ عام پر لانا ہے۔ اس سلسلہ کی'' بہلی کاوش'' آپ کے ہاتھوں میں ہے۔ خدا کرے ہم اپنے مقاصد میں کامیاب ہوں اور اکیڈی جس کے قیام کا خواب حضرت کافٹی صاحب رشائے نے اپنی حیات طیبہ میں دیکھا تھا اس کی حقیقی تعبیر ثابت ہو۔ حضرت قاضی صاحب رشائے نے اپنی حیات طیبہ میں دیکھا تھا اس کی حقیقی تعبیر ثابت ہو۔ حضرت

قاضی صاحب ڈلٹے نے اپنی اس آرزوکواپی مایہ نازتصنیف''بیثارت الدارین' میں ان الفاظ میں ذکر فرمایا ہے:

''اگراللہ تعالیٰ نے تو فیق دی تو ''سنی اکیڈمی'' بھی قائم کی جائے گی جس کے ذریعیسیٰ اہم تصانیف کی اشاعت ہوتی رہے۔'' (ص، ۵۳۷)

والسلام

زامدحسین رشیدی جامعدا ہل سنت تعلیم النسآء عقب مدنی جامع مسجد جکوال

## السالحالي

ٱلْحَمَدُ لِلهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ وَالصَّلُوةُ وَالسَّلَامُ عَلَى رَسُولِهِ سَيِّدِنَا مُحَمَّدٍ خَاتَمِ النَّبِيِّينَ وَعَلَى خُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ وَعَلَى اللهِ وَاصُحْبِهِ أَجُمَعِينَ-قريباً ١٨/٥ ماه پہلے ايك كتا بچەصفحات ٢٣ بعنوان: كھلى چيھى بنام مولانا قاضى مظهر حسين صاحب مدظله مؤلفه سيدمهر حسين شاه صاحب بخارى ساكن كامره ضلع اتك شائع ہوا ہے۔ جو انہوں نے مجھے خود بھیجا ہے (لیکن اس کتا بچہ میں تاریخ تصنیف اور پرلیس کا نام مجھے نہیں مل سکا۔اییا کیوں؟ واللہ اعلم) اس میں انہوں نے میری کتاب "خارجی فتنہ" حصہ اول کی بعض عبارتوں پر اعتراض کیا ہے۔ شاہ صاحب موصوف تین حیار سال سے میرے ساتھ خط و کتابت ئرتے رہے ہیں۔میری سابقہ تصانیف کی تعریف و تائید بھی کرتے رہے ہیں۔اینے ایک مکتوب مورخہ ۱۹ ارتمبر ۱۹۸۱ء میں انہوں نے مجھے ان الفاظ سے یاد کیا: والمجابد كبيرامام ابل سنت حضرت مولانا قاضي مظهر حسين صاحب دامت بركاتهم-" مكتوب محرره ٧ رمارج ١٩٨٣ء ميں يہ تجويز پيش كرتے ہيں كہ: آپ ایک ماہنامہ کا دفتر تحریک خدام اہل سنت سے اجراء فرماویں ، بیروفت کی ہ اہم ضرورت ہے۔ اہل سنت کے گئی مدارس سے ماہنامے نکلتے ہیں مگر وہ سی ضروريات كو بورائبين كرتے - للمذاآب توكلت على الله ما منامه الل سنت كا اجراء فرمادين-

ایک دومرتبر تحریک خدام اہل سنت کے سالا نہ جلسہ ٔ بمقام مرزاا ٹک میں انہوں نے ملاقات بھی کی۔

كتاب خارجي فتنه برعلماء كتجرك

الحمدالله "كتاب خارجی فتنه حصه اوّل" سنی عوام وخواص میں بہت مقبول ہوئی ہے۔ سنی علائے کرام نے اس کی تائید فرمائی ہے اور ملک کے مؤ قر جرائد میں اس پر تائیدی تبھرے لکھے گئے ہیں جوان شاءاللہ تعالیٰ کتابی صورت میں شائع کیے جائیں گے۔ یہاں ان کے بعض اقتباسات حسب ذیل ہیں:

سب سے زیادہ مفصل تبھرہ حضرت مولانا محمہ یوسف صاحب لدھیانوی زید مجدہم کا ہے۔ چونکہ اس کتاب میں دواہم مسکے زیرِ بحث آئے ہیں۔ (۱) حضرت علیٰ قرآن کے موعودہ چو تھے خلیفہ راشد تھے۔ (۲) مشاجرات صحابہ رفتائیڈ (یعنی جنگ جمل وصفین) میں حضرت علی المرتضلی دلیائیڈ حت وصواب پر تھے اور ان کے مقابلہ میں حضرت امیر معاویہ اور وسف وسرے صحابہ کرام دفتائیڈ سے خطائے اجتہادی کا صدور ہوا ہے اس لیے مولانا محمہ یوسف صاحب موصوف اپنے تفصیلی تبھرہ میں اس کی تائید کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

بلاشبدان دونوں مسکوں میں جناب مصنف نے اہل حق کے مسلک کی ٹھیک ٹھیک ترجمانی کی ہے۔ اہل حق پرجس طرح روافض کی تر دید لازم ہے اسی طرح خوارج ونواصب کی تر دید بھی ان پر لازم ہے اور جس طرح خلفائے ثلثہ رضوان اللہ علیہم اجمعین کی طرف سے دفاع کرنا ضروری ہے اسی طرح حضرت علی کرم اللہ وجہد کی طرف سے مدافعت کرنا بھی اہل حق کا فریضہ ہے۔ جناب مصنف کوحق تعالیٰ شانہ جزائے خیرعطا فرما کیں کہ انہوں نے اہل حق کی طرف سے بی فرض تعالیٰ شانہ جزائے خیرعطا فرما کیں کہ انہوں نے اہل حق کی طرف سے بی فرض کفا یہ انجام دیا ہے۔ الح (ماہنامہ بینات کراچی جنوری ۱۹۸۴ء)

مولانا محمد آنحق صاحب سند بلوی جامعه اسلامیه بنوری ٹاؤن کراچی میں شعبہ دعوت و ارشاد کے صدر تھے۔ بینات کے اس تجرے سے وہ اتنے ناراض ہوئے تھے کہ ستعفی ہوکر اس ادارہ سے قطع تعلق کرلیا ہے۔ انا للہ و انا الیہ راجعون۔

ا ما منامه البلاغ كرا جي (شاره اكتوبر، نومبر ١٩٨٣ء) مين لكهة بين:

زیرتبرہ کتاب خارجیت اور ناصبیت کے فتنہ کا تریاق ہے۔ موصوف نے مولانا محمد اسلحق صاحب سندیلوی (کراچی) کا مسلک بیان کرنے کے بعد اس پر تبصرہ فرمایا ہے اور ان کے خیالات پر تنقید کی ہے اور بتایا ہے گیا ہے کہ اہل السنت

والجماعت کے نزدیک اہل ہیت کی محبت کا نہ ہونا خارجیت ہے اور اصحابِ
رسول علی اللہ ہے بیزاری اور ان کی مخالفت رفض و شیعیت ہے اور محبت اہل ہیت
کے باوجود صحابہ کرام کی تعظیم و تو قیرستیت ہے۔ مولا نا مظہر حین صاحب نے دو
حصوں میں ان کے خیالات پر تنقید کی ہے اور پہلے حصہ میں مشاجرات صحابہ کے
بارے میں اکا برعلاء حق کے اقوال اور ان کے تحریری اقتباسات پیش کیے ہیں اور
ہر طرح مسلک اہل سنت کی ترجمانی فرمائی ہے۔ یہ کتاب محض تحفظ مسلک کی
خاطر تحریر کی گئی ہے۔ اس کی اشاعت ہے کسی کی تو ہین یا دلآ زاری مقصود نہیں
ہے۔ اللہ تعالیٰ موصوف کی اس خدمت کو قبول فرمائے اور مسلمانوں کو تحجے اہل
السنت والجماعت کے مسلک کا پابند بنائے جوافراط و تفریط سے پاک اور غلو سے
مسلک الحق مسلک کا پابند بنائے جوافراط و تفریط سے پاک اور غلو سے
مسلک الحق سے مسلک کا پابند بنائے جوافراط و تفریط سے پاک اور غلو سے
مسلک الحق سے ساک کا پابند بنائے جوافراط و تفریط سے پاک اور غلو سے
مسلک الحق سے ساک کا پابند بنائے جوافراط و تفریط سے پاک اور غلو سے مسلک کا پابند بنائے جوافراط و تفریط سے پاک اور غلو سے باک

ما بهنامه الحق (اكوژه ختك) مارچ ۱۹۸۳ على تبصره نگار لكھتے ہيں:

دراصل خوارج فرقہ سبائیہ (جواسلام کاسب سے پہلافرقہ ہے جس کا بانی ابن سبا
ایک یہودی نومسلم تھا جس نے حضرت عثمان کے بخالفین کو ایک شیرازہ میں مجتمع کیا
تھا) کی دوسری شاخ ہے اور پہلی شاخ نے اپنے کوعلویہ یا شیعانِ علی کے لقب
سے مشہور کیا۔خوارج کی تر دیدخود صحابہ کرام نقائی ہے منقول و مذکور ہے۔حضرت
مولانا قاضی مظہر حسین صاحب نے بھی زیر تبھرہ کتاب میں ''ماانا علیہ
و اصحابی '' کے اصول کے پیش نظر اصلاً خوارج اور ضمناً اہل تشیع کا زبردست
نوٹس لیا ہے محمود احمد عباسی اور اس کے پیروکاروں سے ٹھوس علمی بنیادوں پر گفتگو
کی ہے۔ اس کتاب میں بھی ان کی باقی تصنیفات کی طرح تحریر شستہ اور لہجہ مین نے جو ہر طبقہ کے لیے کیساں طور پر مفید ہے۔

» ماهنامه ضیائے حرم لا هور جولائی ۱۹۸۳ء میں رقمطراز ہیں: ورزنظر کتاب مولانا محمد اسحٰق صاحب سندیلوی (کراچی) کا مسلک اور خارجی فتنه میں مولانا قاضی مظہر حسین نے سند یلوی صاحب کے افکار ونظریات کا بھر پور
انداز میں جائزہ لیا ہے اور ان کے تمام گراہ کن دلائل کے بخے ادھیر کرر کھ دیے
ہیں۔ قاضی صاحب کے دلائل اسنے محکم ہیں کہ سی سلیم الطبع شخص کے لیے ان کا
رد کرناممکن ہی نہیں۔ انہوں نے جو بات لکھی ہے پورے حوالے اور دلیل کے
ساتھ لکھی ہے اور فابت کر دیا ہے کہ سند یلوی صاحب جس ناصیب کے علمبر دار
ہیں اس کی حدیں خارجیت کے ساتھ ملتی ہیں اور بید کہ رفض۔ خارجیت اور
ناصیب ایک ہی درخت کی تین شاخیس ہیں۔ ہم قاضی صاحب کی اس بیش بہا
ملمی کاوٹن کو بظر شخسین دیکھتے ہیں اور تمرام اہل علم سے اس کے مطالعہ کی پرزور
مفارش کرتے ہیں۔ فی الحقیقت یہ کتاب ناصیب کے سر پر گرز البر رشکن کی
حیثیت رکھتی ہے۔ اس کے پڑھنے سے معلومات میں اضافہ ہوتا ہے اور وہ تمام
شبہات اور وسوسے دور ہوجاتے ہیں جوروافض ،خوارج اور نواصب کے زہر لیے
پرو پیگنڈ سے سے بعض فہ ہنوں میں پیدا ہو گئے ہیں۔

مفت روزه لولاک فیصل آباد ۲۸۸ رجون ۱۹۸۳ عین لکھتے ہیں:

''حضرت قاضی مظہر حسین ہے شار کتابوں کے مصنف ہیں۔ زیر نظر کتاب ''خارجی فتنہ' نام سے عنوان ظاہر ہے۔ اس کتاب میں مولا نا محمد آگئی صاحب سند یلوی کے نظریات پر بحث کی گئی ہے جوانہوں نے ایک کتاب کی صورت میں بیش کیے ہیں۔ قاضی صاحب پر اللہ رب العزت کی ہے شار رحمتوں میں سے ایک میشن کے ہیں۔ قاضی صاحب پر اللہ رب العزت کی ہے شار رحمتوں میں سے ایک میک ہے کہ مسلک اعتدال کے علمبر دار ہیں۔ افراط وتفریط سے کوسوں دور رہتے ہیں۔ ہمیشہ اپنے برزگوں ، اکابر اسا تذہ ، سلف صالحین کے نظریات وعقا کہ کے تر جمان رہے ہیں۔ مسلک اعتدال سے کسی نے لغزش کی نہیں اور قاضی صاحب تنے برال لے کرٹوٹے نہیں۔ خارجیت کے اثرات کا سیلاب اہل سنت میں آتے تنے برال لے کرٹوٹے نہیں۔ خارجیت کے اثرات کا سیلاب اہل سنت میں آتے دکھر کاضی صاحب نے بل با ندھنے کی کوشش کی ہے۔ ہرگھر میں جو اہل سنت کا دکھر کاضی صاحب نے بل با ندھنے کی کوشش کی ہے۔ ہرگھر میں جو اہل سنت کا دکھور کاضی صاحب نے بل با ندھنے کی کوشش کی ہے۔ ہرگھر میں جو اہل سنت کا دعویدار ہے اس کتاب کا ہونا ضروری ہے۔

٠ مخدوم العلماء حضرت مولانا خيرمحمر صاحب جالندهريّ (خليفه عكيم الامت حضرت

مولانا اشرف علی صاحب تھانوی شلط) کی یادگار میں ماہنامہ الخیر ملتان سے جاری ہوا ہے اس کے شارہ فروری ۱۹۸۴ء میں کتاب'' خارجی فتنهٔ حصہ اوّل پر جو تبصرہ شائع ہوا ہے اس میں تج رفر ماتے ہیں:

کتاب میں مرکزی بحث اہل السنت والجماعت کے اس موقف کو مدل و مبر ہن کرنے پر کی گئی ہے (۱) حضرت علی المرتضٰی ڈٹائیڈ اور حضرت معاویہ ڈٹائیڈ کا اختلاف حق و باطل کا اختلاف خبیں بلکہ صواب و خطا کا ہے اور اجتہادی خطاء ق کے دائر ہ میں ہی ہوتی ہے نہ کہ اس سے خارج مورودی صاحب جنگ صفین میں حضرت معاویہ ڈٹائیڈ کو حقیقتا باطل پر سجھتے ہیں اور سندیلوی صاحب اور عباسی صاحب حضرت معاویہ گئی اجتہادی خطاء کے بھی قائل نہیں ہیں کیکن اہل حق اس افراط و تفریط کے خلاف اعتدال پر قائم ہیں۔ ظاہر ہے کہ جس موضوع پر قاضی صاحب نے قائم اٹھایا ہے وہ جمہور اہل سنت کا مختار اور رہ جموقف ہے اس لیے مصنف نے عقی اور تقی دلائل اور اسلاف کی غیر مہم عبارات و تصریحات کا کافی مصنف نے عقی اور تقی دلائل اور اسلاف کی غیر مہم عبارات و تصریحات کا کافی ذخیرہ اس سلسلے میں بیش کیا ہے۔ اس میں شک نہیں کہ قاضی صاحب موصوف نے اہل سنت کی صحیح صحیح تر جمانی فر مائی ہے مگر مولا نا سندیلوی کے نظریات پر تقید کے زمرے میں آتے ہیں جوان کے مقام سے نگل گئے ہیں جوان کے مقام سے کمتر اور مولا نا سندیلوی پر جار حانہ نقید کے زمرے میں آتے ہیں۔ الخ

گومولا نامحمہ یوسف صاحب لدھیانوی نے بھی بینات کے بھر ہیں یہی شکایت کی ہے کہ میرالہجہ مولا ناسند بلوی کے بارے میں سخت ہے۔لیکن یہاں مسکہ لہجہ اور طرز تحریر کا نہیں بلکہ مسلکہ مسلک اہل السنّت والجماعت کا ہے جس میں بفضلہ تعالی بندہ نے مسلک میں جن کی ترجمانی کی ہے اور سجیح العقیدہ علیائے اہل السنّت نے اس میں بندر کی تائید فرمائی ہے۔ زیر بحث کتاب' خارجی فتنہ' سے وہی لوگ پریشان ہوئے ہیں جو خارجی اور ناصبی سے یہ نہیں خارجیت یا ناصبیت کے بچھ نہ کچھ اثر ات تھے اور اس کے برعس وہ لوگ ناخوش ہوئے ہیں جو حضرت معاویہ ڈاٹیؤ کی دینی عظمت کے کماحقہ قائل نہیں ہیں اور خطائے اجتہادی سے جاوز کر کے حضرت معاویہ ڈاٹیؤ کی عنادی خطا اور ان کے موقف کے باطل ہونے کے قائل ہیں۔

## سعيدآ بادي كتابجيه

کتاب خارجی فتنہ کے جواب میں ایک کتا بچے صفحات • ۸قریباً ۵/۸ ماہ ہوئے کراچی سے شائع ہوا ہے جس کا نام ہے: '' قاضی مظہر حسین چکوالی کے خارجی فتنہ کی اصل حقیقت' اس کے مؤلف مولا نامجمعلی ● صاحب سعید آبادی (تلمیز حضرت سندھیؒ) ظاہر کیے گئے ہیں یہ کتا بچہ گویا کہ ایک خارجی تنمرانا مہ ہے۔ یہ چونکہ'' کھلی چٹھی'' کے بعد میں ملا ہے اس کے اس کا جواب بعد میں لکھا جائے گا۔ ان شاء اللہ .

## تحلى چشى كى حيثيت

مولوی مہر حسین شاہ صاحب نے کسی داعیہ سے مغلوب ہوکر میرے نام کھلی چھی شائع کی ہے۔ حالانکہ علائے کرام نے بندہ کے پیش کردہ موقف کو مسلک اہل السنّت والجماعت کی سے خرجمانی قرار دیا ہے۔ شاہ صاحب موصوف غالباً کوئی سندیا فتہ عالم نہیں ہیں البتہ ان کو مولا نالعل شاہ صاحب بخاری مصنف ''استخلاف بزید' سے بہت زیادہ عقیدت ہے۔ چنانچہ کتاب: ''خصائص نسائی فی مناقب مرتضوی' میں عرضِ ناشر کے تحت ریادہ دیناصبیت کے سلسلے میں لکھتے ہیں:

یہ مولانا محمطی سعید آباد کی کون ہیں؟ بیا یی غیر معروف شخصیت ہیں کہ قبل ازیں کراچی کے احباب کو بھی ان کا سراغ نہیں ال سکانہ ہی اس سے پہلے ان کی کئی چھوٹی بڑی تصنیف کا ذکر ملا ہے۔ اب انہی دنوں میں اچانک ان کی وفات کی خبر ملی ہے۔ چنا نچہ روزنامہ جنگ کراچی ۲۸ اپر بل ۱۹۸۸ء مطابق سرر جب ۱۹۸۴ء میں حسب ذیل خبر شائع ہوئی ہے: ''کراچی ۵/اپریل، مشہور انقلابی عالم مولانا عبیداللہ سندھی کے شاگر دمولانا محمطی سعید آبادی جوعرصہ دراز سے تبوک سعودی عرب میں مقیم سے عبیداللہ سندھی کے شاگر دمولانا محملی سعید آبادی جوعرصہ دراز سے تبوک سعودی عرب میں مقیم سے اور آج کل پاکستان آئے ہوئے تھے انقال کر گئے۔کل ان کی یا دمیں ایک قرآنی مجلس شریف گر کر اچی میں منعقد ہوگی۔ اناللہ وانا الیہ راجعون۔ جن تعالی ان کی مغفرت فرمائے آمین'' ۔ غالب خیال یہی ہے کہ '' کتا بچواصل حقیقت' کے مؤلف کوئی اور صاحب ہیں۔ مولانا سعید آبادی کا نام استعال کیا گیا ہے واللہ اعلم.

ادهرسیدی و مرشدی فقیه الامت ترجمانِ اہل سنت حضرت علامه سید لعل شاہ صاحب بخاری مدخله العالی نے نامحمود عباسی یزیدی کی رسوائے زمانه اور مجموعه خرافات کتاب کا مکمل مفصل مدل تحقیقی رد کیا اور نا در هٔ عصر تالیف" استخلاف یزید" تحریفر مائی راقم آثم کو حضرت بخاری مدخله کی ذات گرامی سے والہانه عقیدت اور لگاؤے فطر تأر دِ ناصبیت میر ابھی محبوب موضوع بن گیا۔ اسی وجداور جذبہ سے مجلس تحفظ ناموس اہل بیت کا قیام عمل میں لایا گیا۔ الح

چونکہ مولانالعل شاہ بخاری نے اپنی ضخیم کتاب ''استخلاف بزید' میں حضرت معاویہ رٹائٹؤ پراس انداز سے تنقید کی ہے کہ ان کی دینی عظمت مجروح ہوتی ہے۔اس لیے بندہ نے اپنی کتاب 'استخلاف بزید' بندہ نے اپنی کتاب 'استخلاف بزید' بندہ نے اپنی کتاب 'استخلاف بزید' کی بعض عبارات پر تنقید کی ۔اورص ۴۲۸ کے حاشیہ پر یہ بھی لکھ دیا کہ:

یزید کی تکفیر میں اہل السنّت، والجماعت میں اختلاف پایا جاتا ہے البستہ اس کے فسق پراتفاق ہے لیکن اس سلسلے میں مولا نالعل شاہ بخاری نے جس طرح حضرت معاویہ ڈاٹٹیئ کو ہدف طعن بنایا ہے۔ ان کے جن فضائل کے اکابر اہل سنت قائل میں ان پر بھی جرح کی ہے اور ترتیب واران کے منکرات کو تفصیلاً پیش کیا ہے۔ اس میں رسول الله منالیقی کے ایک جلیل القدر صحابی (بعنی حضرت معاویہ ڈاٹٹیئ) کی تنقیص کا پہلو بھی نمایاں ہوتا ہے۔ الخ

چونکہ مولوی مہر حسین شاہ صاحب مولا نا بخاری کی عقیدت و محبت ہے مغلوب ہیں اس لیے وہ میری اس تنقید پر ناراض ہوئے ہیں۔ چنانچہ انہوں نے خارجی فتنہ حصہ اول کی اشاعت کے بعد مجھے ایک خط بھی لکھا تھا (جبکہ ہمارا جماعتی جلسہ بمقام مرزا (اٹک) منعقد ہونے والا تھا) جس میں انہوں نے مولا نالعل شاہ صاحب سے میری بات چیت کرانے کی تجویز بیش کی تھی جس پر میں نے اپنے جوابی مکتوب محررہ ۱۲۰ جمادی الاولی سے میران کو لکھا تھا کہ:

آپ نے اس خط میں بمقام مرزا (اٹک) ۳۰۰ رمارج کے جلسہ کے سلسلہ میں لکھا ہے کہ: میرا ارادہ ہے کہ حضرت مولانا سید لعل شاہ بخاری مدظلہم اور آپ کی ہے

ملا قات ہوجائے۔اگر آپ دونوں حضرات بیٹھ کرافہام تفہیم سے مسئلہ کل کرلیں تو اہل سنت کے لیے بہت فائدہ ہوگا۔

اس کے متعلق عرض میہ ہے کہ شاہ صاحب موصوف کی سات سوصفحات سے زائد كتاب: ''استخلاف يزيد'' ہے جس ميں انہوں نے حضرت معاويہ رائٹؤ كی شخصیت کے متعلق مفصل بحث کی ہے اور اس سے بندہ مطمئن نہیں ہے۔ چنانچہ خارجی فتنہ حصہ اوّل میں بھی اس کے متعلق کچھ لکھ دیا ہے۔اب اتن صحیم کتاب کے مباحث کے سلسلہ میں فہم وُتفہیم کیسے ہوگی اور کتنا وقت لگے گا۔شاہ صاحب نے جن علماء کے خلاف کیس دائر کیا ہوا ہے کیا آپ نے فریقین کے مابین فہم وتفہیم کا راستہ کھول لیا ہے۔ آپ مجھ سے بیجی فرماسکتے تھے کہ مولانا محمد اسحٰق سندیلوی اور آپ (خادم اہل سنت) کے درمیان فہم وتفہیم کا انتظام کرلیتا ہوں' شاہ صاحب نے جب بروں کوئبیں بخشا تو بندہ تو نہ ایساعلم رکھتا ہے نہ کل۔ اگر آپ' استخلاف یزید'' کواس پہلو ہے ویکھتے کہ کیا اس کتاب کے مطالعہ کے بعد کسی سی قاری کے دل میں حضرت امیر معاویا گئی عظمت بحثیت ایک جلیل القدر صحابی کے رہتی ہے یا نہیں تو آپ اس کتاب کی عظمت کے قائل نہ ہوتے۔ آپ نے اس کتاب کی تائيد ميں مولوى سياح الدين صاحب كا كاخيلى كى تحرير كاعكس بھى مجھے بھيجا تھا حالانکہ وہ باوج درحضرت مدنی قدس سرہ کے عقیدت مند ہونے کے دعویٰ کے ابوالاعلیٰ مودودی صاحب کے بھی بڑے معتقد ہیں۔ان کی تفسیر تفہیم القرآن 🗨 پر

مولوی سیاح الدین صاحب لکھتے ہیں: دراصل حضرت مولانا مودودی صاحب مدظلہ العالی و دامت برکاتہم کے دوسر ہے تجدیدی کارناموں کی طرح یہ بھی ان کا ایک تجدیدی کارنامہ ہے کہ انہوں نے فروری ۱۹۴۲ء ہے اس تفسیر کا آغاز فرمایا جو آج تیس سال کے بعد بجر للہ تعالی پایہ بھیل کو پہنی ہے ' (ہفت روزہ آئین لا ہور تفہیم القرآن نمبرص ۱۰۴)۔ (ب) نیز کا کاخیلی صاحب لکھتے ہیں: چونکہ صاحب تفہیم القرآن کی اپنی زندگی قرآنی تعلیمات کی عملی تفسیر ثابت ہوئی ہے اس لیے ان کے بیان میں اللہ تعالی نے وہ تا ثیررکھی ہے جو ہمیشہ باعمل داعیوں کے ہوئی ہواں کے بیان میں اللہ تعالی نے وہ تا ثیررکھی ہے جو ہمیشہ باعمل داعیوں کے کلام میں ہوتی ہے' (ایضا ص ۱۰۷) خدا کرے مولوی مہر حسین شاہ صاحب اب بھی پھے ہو جو گئیں کہ مولانا سیاح الدین نے ''انتخلاف بزید'' کی کیوں تائید کی ہے؟

ان کی تقریظ شائع ہو چکی ہے۔ مودودی صاحب نے ''خلافت وملوکیت' میں جو کچھ تقیدی حیثیت سے حضرت معاویہ ڈلاٹیؤ کے بارے میں لکھا ہے اس سے پچھ زیادہ ہی شاہ صاحب بخاری نے لکھا ہے اور ساتھ ساتھ حضرت معاویہ کے فضائل بھی شاہ صاحب بخاری نے لکھا ہے اور ساتھ ساتھ حضرت معاویہ کے فضائل بھی شاہم کیے ہیں۔ الح

اس خط میں بندہ نے فضائل معاویہؓ کے تحت بھی''انتخلاف یزید'' کی عبارتیں پیش کی تھیں اور ایسی عبارتیں بھی پیش کی تھیں جن میں معائب معاویہ ڈلاٹیُڈ': مذکور ہیں اور آخر میں لکھاتھا کہ:

مولوی مہر حسین شاہ صاحب! آپ شیعوں کی خرافات کو روتے ہیں اور بینہیں سوچنے کہ حضرت معاویہ کے خلاف بیہ مواد شیعوں کو کہاں سے ملتا ہے؟ آپ حضرت معاویہ کے جائے شاہ صاحب کا دفاع کرتے ہیں یا تو حضرت معاویہ کے متعلق مجہداور رفیع الشان صحابی کا اعتقاد نہ رکھنا جا ہے یا ان کی عظمت کے شخفظ کے لیے اجتہادی خطا سے تجاوز نہ کرنا جا ہیں۔ بندہ نے خارجی فتنہ حصہ اول شخفظ کے لیے اجتہادی خطا سے تجاوز نہ کرنا جا ہیں۔ بندہ نے خارجی فتنہ حصہ اول شن یا ہیں ہو وہ مولا نا میں بات کی کوشش کی ہے۔ اگر کہیں کچھ الفاظ موہم نظر آتے ہیں تو وہ مولا نا سند بلوی پر الزاماً ہیں۔ والسلام

کھلی چھی کے اعتراضات کا جواب

مولوی مهر حسین شاه صاحب بخاری ص ایر لکھتے ہیں:

مولانا قاضی صاحب مدخلہ کا ہدف تنقید تو ناصبی فننے کے رکن رکیبن سندیلوی صاحب ہیں مگر درمیان میں تقریباً ایک درجن صفحات پررئیس انحققین حضرت علامہ سیّد لعل شاہ صاحب بخاری مرظلهم پر بھی تبصرہ فرمایا ہے۔ مولانا قاضی صاحب نے ردرفض میں خوب کام کیا ہے اور بحد للداب بھی اسی آب و تاب سے جاری ہے لہذا بندہ کوان سے مجبی لگاؤ ہے خدا کرے ان کا بیسلسلہ اسی طرح جاری جاری جاری ہے لہذا بندہ کوان سے طبعی لگاؤ ہے خدا کرے ان کا بیسلسلہ اسی طرح جاری

رہے۔آ مین ثم آ مین ..... مولانا قاضی صاحب سے اتنی گہری عقیدت ہونے کے باوجود بیسطوراس لیے زیر قلم لار ہا ہوں کہ بچھلوگوں کو قاضی صاحب کی تحریر سے مولانا بخاری مدظلہ کے متعلق شکوک بیدا نہ ہوجا کیں۔ مولانا قاضی صاحب نے مولانا بخاری مدظلہ کے متعلق شکوک بیدا نہ ہوجا کیں۔ ویل میں اکابرین کی مولانا بخاری صاحب پر تین اعتراض وارد کیے ہیں۔ ویل میں اکابرین کی تحریروں کی روشنی میں اور مولانا قاضی صاحب مدظلہ کی کتاب ''خارجی فتنہ' کی روشنی میں علمی حل بیش کیا جاتا ہے۔ امید ہے مولانا قاضی صاحب کی حق بیند طبیعت قبول فرمائے گی۔ اللہ پاک تمام مسلمانوں کوحق کہنے۔ حق سجھنے کی توفیق عطاء فرمائے۔آ مین۔

کتاب خارجی فتنه حصه اول پر''مولا نالعل شاه بخاری'' کاعنوان قائم کر کے ارقام فرماتے ہیں:

''استخلاف یزید' سے معلوم ہوتا ہے کہ بخاری صاحب موصوف کا مطالعہ وسیع ہے۔ متعدد کتابوں کے انبار لگا دیئے ہیں لیکن وہ بھی راہِ اعتدال سے ہٹ گئے ہیں۔ کتاب کے مطالعہ کے بعد ناواقف قاری کو حضرت امیر معاویہ کے ساتھ وہ کئیں۔ کتاب کے مطالعہ کے بعد ناواقف قاری کو حضرت امیر معاویہ کے ساتھ وہ کُسن ظن نہیں رہتا جو حضور علی اللہ اللہ جلیل القدر صحابی کے ساتھ ہونا جا ہیے۔ مثلاً ذیل عبارتیں ملاحظہ ہوں:

اعتراض ①

''جمہوراہل سنت کا دوسرا قول'' کے عنوان کے تحت (مولانا بخاری) لکھتے ہیں کہ حضرت علیٰ حق برخان کی محاورت معاویۃ باطل پر تھے بیخطاان کی عنادی تھی اور دورِخلافتِ علیٰ میں وہ مَلکِ جائز تھے' (استخلاف بزید ص ۱۸۰)

اس کے بعد مولوی مہر حسین شاہ صاحب جواب دیتے ہوئے لکھتے ہیں کہ:
پہلی عرض بیہ ہے کہ بیتول خود مولا نا بخاری کانہیں ہے بلکہ جمہور اہل سنت کا قول ہے اس
پرمولا نا بخاری مظلہم نے متند کتب اہل سنت سے کم از کم بیس حوالے رقم کیے ہیں۔

اور پھرشاہ صاحب موصوف لکھتے ہیں:

الجواب: "میں نے اپنی کتاب" خارجی فتنہ حصد اول "میں مشاجرات صحابہ (جنگ جمل وصفین) کے مسئلہ پر مفصل بحث کی ہے اور اس میں مولا نامحر آخق صاحب سندیلوی کے اس موقف کی تر دید کی ہے کہ حضرت علی جائے ہے قبال کرنے میں حضرت معاویہ ڈاٹنؤ سے قبال کرنے میں حضرت معاویہ ڈاٹنؤ سے اجتہادی خطا بھی نہیں ہوئی بلکہ ان کی رائے کو حضرت علی ڈاٹنؤ اقرب الی الحق مانے ہیں۔ اس ہیں اور ان کے موقف کو بہ نسبت حضرت علی المرتضی ڈاٹنؤ اقرب الی الحق مانے ہیں۔ اس کے جواب میں بندہ نے اکابر علمائے اہل سنت کی وہ عبارتیں پیش کی ہیں جن میں حضرت معاویہ ڈاٹنؤ کو باغی وغیرہ قرار دیا گیا ہے۔ ان عبارتوں کے ذریعہ بندہ نے مولا نا سند بلوی کو متنبہ کیا ہے کہ آپ تو حضرت معاویہ کی اجتہادی خطا بھی نہیں مانے جو گناہ بھی منہیں اور اس میں بھی حسب حدیث ایک اجر ماتا ہے حالانکہ بعض اکابر نے حضرت امیر معاویہ گئے بارے میں باغی اور جائر وغیرہ کے الفاظ لکھے ہیں۔

ای بناپر میں نے اپنے مکتوب (محررہ ۱۲ ارمارچ ۱۹۸۳ء) کے آخر میں مولوی مہر حسین شاہ صاحب کولکھ دیا تھا کہ:

اگر کہیں کچھالفاظ موہم ہیں تو وہ مولانا سندیلوی پرالزاماً ہیں۔"

اس مکتوب کی عبارت گزشته سطور میں درج کی جاچگی ہے پھرد کیے لیں۔

﴿ ثَاہِ صَاحب مُوصُوفَ نِے خارجی فَتنہ حصہ اول کے ان صفحات کی نشاندہی کی ہے جس میں حضرت معاویہ والنی کی طرف بغاوت، جور، نافر مانی اور گناہ باطل وغیرہ کی نسبت کی گئی ہے۔ لیکن شاہ صاحب نے اس بات کونظرانداز کردیا ہے کہ میں نے ان کی مراد بھی واضح کردی تھی۔ چنا نچہ مولوی مہر حسین شاہ صاحب نے ص ۲ پرص نمبرا ۱۰ کا حوالہ پہلے درج کیا ہے۔ جس میں بندہ نے حضرت شاہ ولی اللہ محدث وہلوی وٹر لیے کی کتاب ازالۃ الحفاء جلد دوم فصل ہفتم صا ۲۷ وص ۲۷۲ کا حوالہ پیش کیا ہے جس میں آپ نے ازالۃ الحفاء جلد دوم فصل ہفتم صا ۲۷ وص ۲۷۲ کا حوالہ پیش کیا ہے جس میں آپ نے قرار دیا ہے اور کھا ہے کہ وہ خلافت امام وقت سے بغاوت کے بعد منعقد ہوگی الخ اس قرار دیا ہے اور کھا ہے کہ وہ خلافت امام وقت سے بغاوت کے بعد منعقد ہوگی الخ اس کے بعد میں نے محمود احمد عباسی پرائمام جمت کرتے ہوئے یہ کھا ہے کہ:

مندرجه عبارت میں حضرت محدث دہلوگ نے جو بغاوت کالفظ استعمال کیا ہے تو اس سے مراد صور تأبغاوت ہے نہ کہ حقیقاً۔ کیونکہ حضرت معاویہ وہالنو مجہد سے البتہ آپ سے اس اجتہاد میں خطا ہوگئ۔ چنانچہ حضرت شاہ صاحب فرماتے ہیں:

معاویہ مجہد مخطی معذور بود (ازالۃ الخفاء فارسی جلد دوم ص۲۸۰) لیعنی حضرت معاویہ جلائش مجہد تھےاوراس خطامیں معذور تھےالخ (خارجی فتنہ حصہاۃ ل ص۱۰۱)۔ شاہ صاحب نے صسم پرمیری ریمبارت پیش کی ہے:

صاحب ہدایہ امام علی بن ابی بکر مرغینانی رئے اللہ متوفی ۱۹۵۰ کھتے ہیں: پھر سلطان جائز ہے جہدہ قبول سلطان جائز ہے جبیبا کہ سلطان عادل سے قبول کرنا جائز ہے جبیبا کہ سلطان عادل سے قبول کرنا جائز ہے۔ کیونکہ صحابہ کرام نے حضرت معاویہ ڈاٹٹی کی طرف سے عہدہ قبول کیا تھا حالانکہ اپنی خلافت کے دور میں حق حضرت علی ڈاٹٹی کے ہاتھ میں تعالیٰ شائی کے ماتھ میں تھا۔''صاحب ہدایہ نے حضرت علی ڈاٹٹی کوت وصواب پر مانے کی وجہ سے حضرت معاویہ ڈاٹٹی کوسلطان جائز قرار دیا ہے۔ (خارجی فتنہ حصہ اوّل ص ۵۹۹)

اس عبارت کے پیشِ نظر شاہ صاحب نے مجھ پراعتراض کیا ہے کہ مولا نالعل شاہ صاحب بخاری نے بھی بہی عبارت ہدایہ کی پیش کی ہے جوتم نے مولانا سندیلوی کے خلاف پیش کی ہے جوتم نے مولانا سندیلوی کے خلاف پیش کی ہے لیکن باوجود اس کے تم نے اس عبارت کی بنا پر بخاری صاحب پر اعتراض کیا ہے۔تواس کا جواب رہے کہ میں نے صاحب ہدایہ کی عبارت پیش کرنے کے بعد اس کی توجیہ بھی عرض کردی تھی اور یہ لکھا کہ:

مولانا سند بلوی تو بہت آ گے جا بچے ہیں ورنہ جہاں کہیں محققین اہل سنت نے حضرت معاویہ والنی کو باغی یا جائر لکھا ہے تو اس سے مرادصور تا جور و بغاوت ہے نہ کہ حقیقتا کیونکہ انہوں نے مشاجرات میں جو بچھ کیا ہے بغرض وین کیا ہے۔ البتہ ان سے اپنے اجتہاد میں خطا ہوگئ ہے۔ چنانچہ حضرت مجدد الف ثانی شیخ احمد سر ہندی ارشاد فرماتے ہیں:

وآنچہ درعبارت بعض از فقہاء لفظ جور درحق معاویہ والنے او درز مان خلافت کان معاویہ اماماً جائواً مراداز جور عدم حقیقتِ خلافت او درز مان خلافت حضرت امیر والنی خواہد بود نہ جوریکہ مآلش فسق و ضلالت است تا بہا قوال اہل سنت موافق باشد مع ذلک ارباب استقامت از الفاظ موہمہ خلافت مقصود اجتناب می نمائندہ وزیادہ برخطا تجویز نمی کنند۔ (کتوبات جلداؤل کمتوب نمبرا۲۵) ہوا ہے تو وہاں جور سے مرادیہ ہے کہ وہ حضرت معاویہ کے حق میں لفظ جور واقع ہوا ہوا ہو وہاں جور سے مرادیہ ہے کہ وہ حضرت معاویہ کے دورِ خلافت میں حق پر نہ سے نہ کہ وہ جور جس کا نتیج فسق و صلالت ہے اور اصحاب استقامت اس قسم کے الفاظ کے استعال سے بھی اجتناب کرتے ہیں جن سے اصل مقصود کے خلاف الفاظ کے استعال سے بھی اجتناب کرتے ہیں جن سے اصل مقصود کے خلاف وہم پیدا ہوتا ہے۔ وہ خطاء سے زیادہ حضرت معاویہ کے بارے میں کوئی لفظ تجویز نہیں کرتے۔

علاوه ازیں عنایة شرح ہدایہ میں بھی ہدایہ کی مذکورہ زیر بحث عبارت کی یہی مراد

بیان کی گئی ہے اور یہی جمہور اہل سنت کا مسلک ہے۔ علاوہ ازیں یہ بھی ملحوظ رہے کہ گوت کے مقابلے میں باطل ہوتا ہے لیکن حضرت معاویے کے لیے باطل کا لفظ نہیں استعال کیا جاتا کیونکہ آپ کا اختلاف اجتہاد پر ببنی تفااور جوقول اجتہاد پر ببنی ہوا ہے باطل نہیں قرار دیا جاسکتا۔ یہ مودود دی صاحب کی زیادتی ہے کہ انہوں نے حضرت معاویہ بڑائیڈ کے خلاف تنقیص و تفریط کا راستہ اختیار کیا ہے اور سند بلوی صاحب ان کے حق میں افراط و غلو کی طرف چلے گئے ہیں۔ اور اس سلسلے میں علمی صاحب ان کے حق میں افراط و غلو کی طرف چلے گئے ہیں۔ اور اس سلسلے میں علمی خیانتوں کے ارتکاب سے بھی باز نہیں آتے لیکن اہل حق کا مسلک افراط و تفریط کے درمیان بالکل اعتدال پر ببنی ہے۔ ' (خارجی فتہ صداق ل ص

مولوی مہر حسین شاہ صاحب! آپ پر لازم تھا کہ جور اور بغاوت وغیرہ الفاظ پر مشتل عبارتوں کا حوالہ دینے کے ساتھ میری پیش کردہ توجیہات بھی پیش کردہ نے تاکہ ناظرین حقیقتِ حال سے واقف ہوجاتے۔ کیاامام ربانی حضرت مجد دالف ثانی کی توجیہہ آپ کے لیے جحت نہیں ہے۔ کیا آپ رحمۃ للعالمین طافیق کے فیض یافیۃ حضرت معاویہ دافیق کی شرعی عظمت کا تحفظ نہیں چاہئے اور مذکورہ پیش کردہ توجیہ کے بعدامام اہل معاویہ دفائی کی شرعی عظمت کا تحفظ نہیں چاہئے اور مذکورہ پیش کردہ توجیہ کے بعدامام اہل سنت حضرت مولا ناعبدالشکور صاحب کلصنوی کی اس عبارت میں بھی کوئی اشکال باتی نہیں رہتا جو میں نے خارجی فتنہ س میں کردہ تو جیہ کے بعداما میں دہتا جو میں نے خارجی فتنہ س میں کردہ توجیہ کے دہتا ہو میں نے خارجی فتنہ س میں کردہ کی ہے کہ:

حضرت معاویہ النفیٰ ابتداء ً تو باغی ہے گر حضرت حسن بن علی النفیٰ کی صلح و بیعت کے بعد بلاشبہ وہ خلیفہ برحق ہو گئے۔

اور مولوی مہر حسین شاہ صاحب کا بیاعتراض کا لعدم ہوجاتا ہے کہ:

«میں مولانا قاضی صاحب کی خدمت عالیہ میں عرض کروں گا کہنا پ تول کے دو

دو بیانے نہیں ہونے جا ہمییں۔ ایک مولانا عبدالشکور لکھنوگ کے لیے اور دوسرا

مولانالعل شاہ بخاری کے لیے' (کھلی چٹمی ص ۵)

پیانه تو ایک ہی ہے لیکن آپ کو دونظر آئیں تو قصور کس کا ہے؟ کیا امام اہل سنت

مولانا لکھنوی بیات نے بھی حضرت معاویہ زلائٹ کی خطا کوعنادی کہا ہے؟ باقی رہا آ ہے، کا یہ کہنا کہ مولانا بخاری نے تو جمہور اہل سنت کا یہ قول پیش کیا ہے'' مگر بخاری صاحب نے اس کی تائید کی ہے نہ کہ تغلیط اور یہ بھی غلط ہے کہ جمہور اہل سنت حضرت معاویہ کی خطا کو عنادی کہتے ہیں۔ اگر عنادی ہونے کا قول جمہور اہل سنت کی طرف منسوب ہے تو اس کا شبوت پیش کریں کہ یہ جمہور اہل سنت کا قول ہے؟۔

مولا نا بخاری اور خادم اہل سنت کے مسلک کا فرق مولا نا بخاری اور خاری لکھتے ہیں: مولا نالعل شاہ بخاری لکھتے ہیں:

جمهورا ہل سنت کا پہلا قول کہ (حضرت علی دلاٹنڈ الحق المصیب اور حضرت معاویہ بٹلاٹڈ الخطی المعذور تھے)رائے سمجھا جائے مگر قوت دلائل کے لیاظ سے دوسرا قول بظاہر رائے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت علی حق پر تھے اور حضرت معاویہ زلانٹی باطل پر تھے' کیونکہ جمی صحابہ ا ہے اپنے زعم میں حق کوش تھے اور فریق ٹانی کو باطل پر بہھتے تھے جیسا کہ بھے بخاری کی روایت لاتقوم الساعة حتیٰ تقتتل فئتان دعواهما واحد (٥٠٩٥٠) کے حاشيه ميں حضرت مولانا احمد على المحدث سهار نيوري تحرير فرماتے ہيں اي تلاعي كل واحدة انها على الحق وخصمهما مُبطل. ليني بركروه مدى بوگاكم ميل في يربول اور میرامقابل باطل پر ہے۔' اور جمہور اہل سنت کے نظریہ کے مطابق جب طے ہوگیا کہ حضرت على والنينة المحق المصيب بين توبيه المستلزم ہے كه حضرت على والنينة كا بالمقابل محارب گروہ باطل پر ہو کیونکہ حق کے بالمقابل باطل کا کلمہ منتعمل ہوتا ہے جبیا کہ ویحق الله الحق ويبطل الباطل الأية سے ظاہر ہے۔ چنانچينواب صديق صن خان لکھتے ہيں: وحديث الباب الثابت الصحيح ان عماراً تقتله الفئة الباغية قددل اكمل وجه دلالة على من بيده الحق ومن هومقابله انك حق وهم الباطل (السراج الوهاج ص٧١٧)- (استخلاف يزيرص١٨٩)

تنجره

اہل سنت کے مذکورہ دوقولوں میں سے مولا نالعل شاہ موصوف اس قول کو دلائل کے لحاظ سے رائے قرار دیتے ہیں کہ: حضرت علی ڈاٹیؤ حق پر شے اور حضرت معاویہ ڈاٹیؤ باطل پر بھے۔'' اور پھر حق و باطل کے سلسلہ میں قرآن مجید کی وہ آیت پیش کرتے ہیں جس کا تعلق غزوہ بدر سے ہے اور جس میں اللہ تعالی نے اصحاب رسول شاٹیڈ کو حق پر اور کفار قریش (ابوجہل کی پارٹی) کو باطل پر قرار دیا ہے اور بخاری صاحب کو اتنا بھی احساس نہیں ہوا کہ یہاں کفار کو اہل باطل قرار دیا ہے اور باطل سے مراد کفر ہے حالا نکہ جن عبارات میں بعض علماء نے حضرت معاویہ ڈاٹیڈ کو باطل پر قرار دیا ہے اس سے مراد کفر نہیں اور حضرت علی المرتضی ڈاٹیڈ سے جنگ کرنے والاگروہ بھی مومن ہے نہ کہ کا فراورخود قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ نے دونوں گروہوں کوموثین قرار دیا ہے۔ چنانچے فر مایا:

اوراگر دوفر این مسلمانوں کے آپس میں لڑپڑیں تو ان میں ملاپ کرادو۔ پھر
اگر چڑھا چلا جائے ایک ان میں ہے دوسرے پرتو تم سب لڑواس چڑھائی
والے ہے بہاں تک کہ پھر آئے اللہ کے تھم پر۔ پھراگر پھر آیا تو ملاپ کرادو
ان میں برابر اور انصاف کرو۔ بے شک اللہ کو خوش آئے ہیں انصاف
والے۔ (ترجہ شخ الہند)

علامه شبيراحمرصاحب عثاني لكصة بين:

لیمی صلح اور جنگ کی ہرایک حالت میں میلحوظ رہے کہ دو بھائیوں کی لڑائی یا دو بھائیوں کی لڑائی یا دو بھائیوں کی مصالحت ہے۔ دشمنوں اور کا فروں کی طرح برتاؤنہ کیا

طائے۔الح....

حضرت علی خلافظ بالا تفاق قرآن کے موعودہ چوتھے خلیفہ راشد ہیں۔ ان کے اس مرکزی منصب خلافت راشدہ کوشلیم کرنے کے بعد آپ سے جنگ کرنے والوں کو باغی ہی قرار دیا جائے گالیکن یہاں فریق ٹانی میں چونکہ جلیل القدر صحابہ کرام ہیں جن میں حضرت امیر معاویہ رٹاٹنٹ بھی ہیں اس لیے شرف صحابیت کے پیش نظریمی کہا جاسکتا ہے کہ ان حضرات کی حضرت علی والٹیئؤ سے کوئی ذاتی اور عنادی مخالفت نہ تھی۔ انہوں نے اپنے اجتهاد كى بنا يرحضرت على المرتضلي وللفؤئة ہے اختلاف كيا۔ليكن اس ميں ان ہے اجتهادي خطا ہوگئی اس لیےان کوحفیقتاً باغی نہیں کہہ سکتے اور حضرت علی الرتضلی بھی ان کوحقیقتاً باغی نہیں قرار دیتے تھے۔اس لیے منازعت کوختم کرنے کے لیے ٹالٹی قبول کی ورنداگر آپ ان حضرات كوحقيقتاً باغى اوراہل باطل سمجھتے تو حسبِ ارشادر بانی آپ پر لازم تھا كہ جب تك حضرت معاویہ ڈالٹیئؤاوران کی جماعت آپ کی اطاعت نہ کرتی آپ جنگ کرتے رہے۔ اسی بنا پر میں نے خارجی فتنہ حصہ اول میں کئی مقامات پر اس بات کی تصریح کی ہے کہ حضرت اميرمعاويه ولانتيئ كي بغاوت صورتائهي نه كه حقيقتاً اورشاه ولي الله محدث وبلوي انعقاد خلافت کے مختلف طریقوں کی تفصیل بیان کرتے ہوئے خلیفہ سے بغاوت کی دوصورتوں میں حضرت معاویہ وٹاٹٹؤ کے لیے دوسری صورت کی تجویز کے تحت لکھتے ہیں کہ: اگرتاویل قطعی البطلان نه ہو بلکه مجتهد فیہ ہوتو وہ گروہ باغی تو ضرور ہوگا مگر قرن اوّل میں ایسے گروہ کا حکم وہی ہے جو مجتبد محطی کا ہوتا ہے کہ اگر وہ گروہ خطا کرے تو اس کے لیے ایک اجر ہے۔لیکن جبکہ (خلیفہ وقت سے) بغاوت کرنے کی ممانعت کی مشہور حدیثیں سیجے مسلم وغیرہ میں وارد ہو چکی ہیں اور امت کا اجماع بھی اس پر منعقد ہوچگا ہے۔لہذا اب اگر کوئی بغاوت کرے تو آج ہم اس باغی کے عاصی ہونے کا علم دیتے ہیں۔

(، زالة الخفاء جلدا وّل ترجمه امام اللسنت حضرت مولا ناعبدالشكورصا حب لكهنويّ)

© بندہ نے خارجی فتنہ حصہ اوّل ص ۲۵۸ پر بعنوان ''حکمین خطاء کریں گے''۔ حضرت شاہ ولی اللہ محدث وہلوی کی عبارت پیش کی ہے جس میں آپ نے حدیث نبوی سے بیٹا بت کیا ہے کہ حکمین حضرت علی المرتضی رہائی کے متعلق فیصلہ کرنے میں خطا کریں گے۔ حدیث کے الفاظ تو حکمین کے متعلق بیہ ہیں کہ: ''ضلا و ضل من اتبعہ ما کیکن حضرت شاہ ولی اللہ محدث وہلوی یہاں لفظ ضلالت کا مطلب بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

''مراداز ضلالت آنست که خطا کرده انددراجتهادخود''لفظ ضلال ہے مرادیہ
ہے کہ ان دونوں ٹالثوں نے ہے اجتهاد میں خطا کی ہے۔'
چونکہ حضرت علی المرتضی بڑائیڈ بالیقین قرآن کے چوتھے موعود خلیفہ راشد ہیں۔ اس
لیے ان کومعزول کرنا بظاہر قرآن کی مخالفت ہے۔مولانا محد آخق سندیلوی چونکہ حضرت
امیر معاویہ ڈلائیڈ اور حکمین کی خطائے اجتہادی بھی نہیں مانے اور حضرت علی المرتضی ڈلائیڈ کو معزول کرنا وہ جائز قرار دیتے ہیں اس لیے ان کے اس نظریہ کی تردید کرتے ہوئے میں نے لکھا ہے کہ:

سند بلوی صاحب کا زیر بحث مسئلہ میں بیہ کہنا کہ: نصب وعزل امام کا مسئلہ اجتہاد سے تعلق رکھتا ہے النے (اظہار حقیقت ص ۳۸۱) بالکل غلط ہے کیونکہ حب وعدہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے حضرت علی المرتضی ولائی کوخلیفہ مقرر کرنے کے بعد ان کومعزول کرنا اختلافی اور اجتہادی مسئلہ نہیں رہتا بلکہ ان کومعزول کرنا تھم خداوندی کےخلاف قراریا تا ہے۔ (ص ۴۵۸)

حضرت علی المرتضلی و النیز کو معزول کرنا خلاف قرآن اس لیے میں نے لکھا ہے کہ سند بلوی صاحب مثل خلفائے ثلاثہ کے حضرت علی المرتضلی و النیز کو بھی آیت استخلاف اور آیت تمکین کا مصداق ہونالتعلیم کر چکے ہیں۔اب ان کے لیے بینظریہ اختیار کرنا جا تر نہیں ہے کہ حضرت علی والنیز کو معزول کرنا اجتہاد کی ہے کہ حضرت علی والنیز کو معزول کرنا اجتہاد کی جعداجتہاد کی

گنجائش نہیں رہتی۔البتہ حضرت امیر معاویہ رفائیڈ ہوں یا حکمین لیعنی حضرت ابوموی اشعری اللہ اور حضرت عمرو بن العاص یا دوسرے صحابر ان کے لیے بیاجتہادی مسئلہ تھا۔ یونکہ اس وقت یہ کسی کو معلوم نہ تھا کہ آ بہت استخلاف اور آ بیت تمکین کا مصداق حضرت علی المرتضی بین رفائیڈ کے بندہ نے خارجی فتنہ حساول ص۲۲۲ پر بھی لکھ دیا ہے کہ:

میں رفائیڈ کے جانج بندہ نے خارجی فتنہ حساول ص۲۲۲ پر بھی لکھ دیا ہے کہ:

میں بھی کہ سے ایم کی المرام مخائیڈ آ بس میں اس شم کے اختلاف کاحق رکھتے تھے لیکن یہ اس بنا پر تھا کہ اس وقت تو قطعی دلور بر یہ معلوم نہ تھا کہ حضرت علی ہی قرآن کے خلیفہ داشد ہیں۔

علاوہ ازیں حضرت معاویہ ڈاٹٹؤ وغیرہ صحابہ کرام کی طرف سے دفاع کرتے ہوئے میں نے لکھ دیا تھا کہ:

حضرت علی والنوز کا موعودہ خلیفہ راشد ہونا قرآن اور حدیث سے ثابت ہے لیکن دورصحابہ ڈی اُڈیز میں بینصوص صحابہ کرام کے پیش نظر نہ تھیں۔ کیونکہ آیت وحدیث میں خلفائے اربعہ کے نام نہیں تھے۔ اس وقت صحابہ کرام نے اجتہاد کی بنا پر اپنا اپنا موقف اختیار کر لیا اور وہ اس میں معذور تھے۔ بحیثیت شرف صحابیت کے ہم حضرت معاویہ رفائیز کے خلوص میں شبہیں کر سکتے البتہ یہ کہہ سکتے ہیں کہ آپ سے اجتہادی خطاء کا صدور ہو گیا تھا اور اس میں نہ کوئی ہے ادبی ہے نہ تنقیص شان کیونکہ اجتہادی خطا پر بھی از روئے حدیث بخاری ایک گونہ ثواب ماتا ہے تو کار ثواب پر ملامت کیونکر کی جاسکتی ہے۔ الح

(خارجی فتنه حصه اول ص ۵۳۳)

فرمائے! اگر حضرت معاویہ ڈلاٹئؤ کواس وفت یقین ہوجاتا تو کیا پھر بھی وہ حضرت علی المرتضی ڈلاٹؤ کے معزول ہونے کا مطالبہ کر سکتے تھے۔ ہر گرنہیں وہ معذور تھے۔لیکن اب جب ہمیں یہ یقین حاصل ہے اور حضرت علی ڈلاٹؤ کو خلیفہ راشد تسلیم کرنا ہمارے لیے عقیدے کی حیثیت رکھتا ہے اور اسی بنا پر امام غزالی خلفائے اربعہ کو بالتر تیب امام حق

ہونے کاعقیدہ رکھتے ہیں۔ چنانچہ احیاء العلوم جلداوّل کی عبارت کتاب ہذاص ۳۲۱ پر پیش کی جانچگی ہے) تو اب زیر بحث مسلم میں اہل السنّت والجماعت کا یہی موقف صحیح قرار دیا جاسکتا ہے کہ اس وقت حضرت امیر معاویہ ڈاٹٹوئے خلیفہ راشد وموعود کے ساتھ جنگ و قال کرنے میں خطا ہوگئی تھی۔ اس میں حضرت معاویہ ڈاٹٹوئ کی نہ تنقیص ہے اور نہ بے ادبی الخ میں نے جہاں کہیں بھی حضرت معاویہ ڈاٹٹوئ کے لیے محققین اہل سنت کی الیم عبارتیں پیش کی ہیں۔ جن میں جور، باطل اور بغاوت وغیرہ کے الفاظ ہیں تو وہاں میں نے بہارتیں پیش کردی ہے کہ بیصور تا ہے نہ کہ حقیقتاً کیونکہ آپ جہتد تھے اور آپ سے بہتو جیہہ بھی پیش کردی ہے کہ بیصور تا ہے نہ کہ حقیقتاً کیونکہ آپ جہتد تھے اور آپ سے خطائے اجتہادی کا صدور ہوا ہے۔ حضرات حکمین کے لیے بھی بندہ نے جو یہ الفاظ کھے بیس کردی ہے کہ بیصور تا ہے۔ حضرات حکمین کے لیے بھی بندہ نے جو یہ الفاظ کھے بیس کہ:

بیدونوں فیصلے آیت استخلاف کے خلاف ہیں بلکہ ان کومعزول کرنا تھم خداوندی
کے خلاف قرار پاتا ہے۔ حضرت علی بڑاٹیؤ کومعزول کرنا ہرگز ہرگز جائز نہیں تھا
بلکہ گناہ تھا۔ اس لیے اللہ تعالیٰ کے مقرر کردہ خلیفہ کومعزول کرنا یقیناً سخت
نافر مانی ہے۔ (ص۵۵)
اور ص۸۵۸ پر لکھا ہے:

یہ دونوں فیصلے آیت استخلاف کے خلاف ہیں بلکہ ان کومعزول کرنا حکم خداوندی کےخلاف قراریا تاہے۔(ص۵۸)

تو یہاں نافر مانی، گناہ وغیرہ سے مرادصور تا ہے نہ کہ حقیقتا۔ جیسا کہ دوسرے مقام پر میں نے اس کی تصریح کر دی ہے۔ کیونکہ ان حضرات کا اختلاف اجتہا دیر ہنی تھا اور اجتہا دی اختلاف حق و باطل پر ہنی نہیں ہوتا بلکہ حق کے دائرہ میں ہی صواب وخطا پر ہنی ہوتا ہے۔

مولوی مہر حسین شاہ صاحب کی تنقید تو اس قسم کی ہے کہ قرآن کے الفاظ لا تقربوا الصلواۃ کوتو یا در کھا جائے اور و انتہ سُکری سے آئکھیں بند کر لی جائیں۔ حضرت معاويه وثاثثة كااختلاف اجتهادي تقانه كهعنادي

اہل السنّت والجماعت حضرت معاویہ رٹاٹنؤ کے اس اختلاف کواجتہادی کہتے ہیں۔
آپ کو حضرت علی المرتضٰی ڈاٹنؤ سے کوئی ذاتی عناد نہ تھا اور نہ محض اپنے ذاتی وقار کے لیے،
انہوں نے علی المرتضٰی ڈاٹنؤ سے منازعت کی تھی۔لیکن مولا نالعل شاہ صاحب آپ کے
اختلاف کو عناد وعداوت پرمحمول کرتے ہیں۔ چنانچہ ''جمہور اہل السنّت کا دوسرا قول'' کے
عنوان کے تحت لکھتے ہیں کہ:

حضرت علی والنوئوعق بریخے اور حضرت معاویہ والنوئو باطل پر تھے بینی خطا ان کی عنادی تھی اور دور خلافت علی والنوئو میں وہ مکک جائز تھے۔

اور جوعبارات بخاری صاحب موصوف نے اس قول کی تائید میں لکھی ہیں جن میں جور و باطل وغیرہ الفاظ ہیں تو اس کے متعلق پہلے عرض کردیا گیا ہے، کہ اس سے حقیقتاً جور و باطل مراد نہیں ہے۔ اسی طرح فسق بھی صورتاً مراد ہے نہ کہ حقیقتاً۔ چزانچہ حضرت آ دم علیہ السلام کے متعلق قرآن میں تصریح ہے:

و عَصَیٰ ادَمُ رَبَّهُ فَغُولی (پاره ۱۱ سورة طٰ آیت ۱۲۱، رکوع ۷)۔
اور آ دم سے اپنے رب کاقصور ہو گیا سؤلطی میں پڑگئے۔ (ترجمہ حقرت تقانویؒ)۔
آیت میں حضرت آ دم کی طرف عصیان (نافر مانی اورغوایت (گمراہی) کی نسبت کی گئی ہے۔ لیکن مراد اس سے صور تأ نافر مانی اور گمراہی ہے نہ کہ حقیقتاً۔ اس کی بحث بندہ نے خارجی فتنہ حصہ اوّل صا ۵۰ میں بھی لکھی ہے اور علمی محاسبہ میں مسئلہ قصمت انبیاء پر مفصل بحث مذکور ہے وہاں مطالعہ کرلیں۔

خطائے عناوی کواجتہا دی نہیں کہہ سکتے

· مولانالعل شاہ صاحب نے اہل سنت کے دوسرے قول (لیعنی حضرت معاویہ جلائیڈ کی خطاعنادی تھی) کی تاویل کرتے ہوئے جو بہلکھا ہے کہ: اس مقاتلہ میں حضرت علی ڈاٹٹؤ حق پر تھے اور ان کے محاربین فی الحقیقت باطل پر تھے مگر انہوں نے باطل کا قصد نہیں کیا تھا بلکہ حق کا قصد کر کے اجتہا و کیا تھا مگر حق کو یا نہ سکے۔ (استخلاف بربیض ۱۸۹)

یا می فہم کے معیار پر بالکل غلط ہے۔ کیونکہ جب انہوں نے دوسر نے قول کے تحت ان کی خطا کوعنادی قرار دے دیا تو حق کا قصد ہی کہاں رہا۔ حق کو پالینے کا قصد تو خلوص پر مبنی ہوتا ہے نہ کدعناداور ہوائے نفس پر۔ان دونوں باتوں میں سے ایک کو تسلیم کرلیں۔اگر میں کہ انہوں نے نہیں کہ انہوں نے حق کا قصد کر کے اجتہاد کیا تھالیکن حق کو پانہ سکے یعنی خطا ہوگئ تو پھر خطائے عنادی کے قول کو رد کر دیں۔اورا گرعنادی خطائے قول کو اہل سنت کا قول تسلیم کرنا ہو جو دخطا ہو تھی ہے تو پھر بیدنہ کہیں کہ حق کا قصد کر کے اجتہاد کیا تھا کیونکہ حق کا قصد کرنے کے باوجود خطا ہو جو دخطا ہو جائے تو اس کوعنادی خطانہیں کہہ سکتے۔ کیا عناداور قصد حق دونوں جمع ہو سکتے ہیں؟اگر ہوجائے تو اس کوعنادی خطانہیں کہہ سکتے۔ کیا عناداور قصد حق دونوں جمع ہو سکتے ہیں؟اگر بخاری صاحب آئے تیج کی بھول بھیلوں سے اجتناب کر کے جمہور اہل سنت کا قول تسلیم کر لیتے کہ حضرت معاویہ ہے۔ اس اجتہاد میں خطا ہو گئ تھی اور آپ حقیقاً باطل پر نہ تھے تو کئی دوراز کارنا قابل تسلیم تاویل کی ضرورت نہ پڑتی۔

کیا مولوی مہر حسین شاہ صاحب عبرت حاصل کریں گے؟

حضرت مجد دالف ثانى دخلطهٔ كاارشاد

امام ربانی حضرت مجددالف ثانی رشالت تحریر فرماتے ہیں:

محاربات که درمیان ایشال واقع شده برمحامل نیک صرف باید کردواز ہوا وتعصب دور باید دانست زیرا که آل مخالفات بنی براجتها دوتا ویل بوده نه بر ہوا وہوس چنانچه جمہوراہل سنت برانندالخ ( مکتوبات جلداوّل مکتوب نمبر ۲۴۹) "صحابہ کرام کے درمیان جوجنگیں واقع ہوئی ہیں ان کونیک نیتی پرمحمول کرنا اور خواہش نفسانی اور تعصب سے دور رکھنا چاہیے اس لیے کہ وہ مخالفتیں اجتها داور (شرعی) تاویل پر

مبنی تھیں نہ کہ خواہش وہوں نفسانی پر۔

اسی مقام پرحضرت مجدد صاحب ڈملٹنے نے اس کے بعد شارح مواقف کی عبارت پر سخت گرفت کی ہے۔

(ب) نیز حضرت مجدد نظالتی فرماتے ہیں:

اختلافے كەدرميان اصحاب پيغمبرعليه وعليهم الصلوات والتسليمات واقع شده نهاز ہوائے نفسانی بود چہ نفوس شریفہ ایشاں تزکیہ یادت بودند واز امار کی باطمینان رسیده - ہوائے ایشاں تابع شریعت شدہ بود بلکہ آ ا اختلاف مبنی براجتهاد بود و اعلائے حق ۔ پس تحظیٰ ایثال نیز درجہ واحدہ دارد ومصیب راخود دو درجہ است۔ پس زبان را از جفائے ابیثال باز باید داشت و ہمہ رابہ نیکی یاد باید کرد ( مکتوبات جلد اوّل مکتوب نمبر۸۰) ''اصحاب رسول صلی اللّٰد علیه وعلی جمیع الانبیاء وسلم کے درمیان جواختلاف واقع ہواہے وہ خواہش نفسانی کی وجہ سے نہ تھا کیونکہ ان کے شریف نفسوں کا تزکیہ ہو چکا تھا اور وہ امارہ سے مطمئنہ ہو گئے تھے۔ان کی خواہش شریعت کے تابع ہوچکی تھی بلکہ وہ اختلاف اجتہاد اور اعلائے حق پرمبنی تھا۔ ان میں ہے جس سے اجتہادی خطاصا در ہوئی ہے وہ بھی ایک درجہ ثواب رکھتا ہے اور جس کا اجتہاد سیجے ہوگا اس کے لیے دو درجہ ثواب ہے کیس ان کی جفاسے زبان کو رو کنا جاہے اور سب کا ذکر نیکی ہے کرنا جاہے۔

مشاجرات صحابہ کر کے مَاء کی بینکھم کے خلاف نہیں (حضرت مدنی بینیات)
حضرت مولانا سید احمد شاہ صاحب چو کیروی بینیات نے مشاجرات صحابہ کو آیت
رُحَمَاء بینکھم (صحابہ آپس میں مہر بان ہیں) کے خلاف سمجھتے ہوئے ابنا بیہ خیال پیش کیا
تھا کہ جنگ جمل وصفین واقع نہیں ہوئیں، تو اس کے جواب میں شیخ الاسلام حضرت مولانا
سید حسین احمد مدنی بینیات نے بیلکھا تھا کہ:

رُحَمَاءُ بَیْنَهُمُ اس سم کے جنگ کے خلاف نہیں ہے۔ کیا شفقت اور رحمت
باعث جنگ نہیں ہوسکتی۔ حضرت موسی اور حضرت ہارون علیظا میں کس قدر
اختلاف ہوا۔ کیا وہ دشمنی سے تھا۔ باپ بیٹوں میں زدوکوب کے واقعات کیا محبت
اور رحمت سے نہیں ہوتے۔ کیا رحمۃ للعالمین کے جہادات کو رحمت سے علاقہ نہ
تھا۔ کیا جراح اور ڈاکٹر کانشر لگانا اور مریض کو تکلیف و بنا مظاہر رحمت سے نہیں۔
اجتہادی غلطی میں اگر غور فرما کیں تو عموماً مظاہر رحمت ہی محسوس ہوگا۔ واللہ
اعلم سی بہرحال سمجھ میں نہیں آتا کہ متواترات کا انکار کس طرح مفید ہوسکتا ہے۔
اعلم سی بہرحال سمجھ میں نہیں آتا کہ متواترات کا انکار کس طرح مفید ہوسکتا ہے۔
اعلم سی بہرحال سمجھ میں نہیں آتا کہ متواترات کا انکار کس طرح مفید ہوسکتا ہے۔

فتاویٰ عزیزی کی عبارت

مولا نالعل شاه صاحب لكصة بين:

مولانا شاہ عبدالعزیز اہل سنت کا موقف بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں:
اور حق میں معاویۃ کے جنہوں نے جناب علی المرتضٰی ڈھاٹھ کے جنگ کی تھی علمائے اہل سنت کو اختلاف ہے۔ علماء ماور النہر اور اکثر مفسرین اور فقہاء اس کو خطائے اجتہادی کہتے ہیں اور اہل حدیث نے روایات صححہ سے دریافت کیا ہے کہ بیحر کت خواہش نفسانی کی وجہ سے تھی پس انہا ہیہ کہ باغی اور گناہ کے مرتکب ہوئے۔ والفاسق لیس باھل اللعن ''یعنی فاسق سرزاوار لعنت کانہیں۔ الح

(نآوئ عزیزی مترجم اردوص۲۲۵)۔ (استخلاف یزیدص ۱۸۷) اور مولوی مہر حسین شاہ صاحب نے بہی عبارت اپنی کھلی چٹھی ص ۲ پرنقل کی ہے الجواب: ① حضرت مجد دالف ثانی ڈٹملٹ کا ارشاد پہلے قل کیا گیا ہے کہ: ''اصحاب رسول مُنافیظ کے درمیان جواختلاف واقع ہواہے وہ خواہش نفسانی کی وجہ سے نہ تھا کیونکہ ان کے شریف نفسوں کا تزکیہ ہو چکا تھا اور وہ امارہ سے مطمئنہ ہو گئے تھے۔''الخ

اور آیت ویز کیھم کا بھی یہی تقاضا ہے بعنی نبی کریم مُثَاثِیَمُ اینے اصحاب کا تزکیہ رتے ہیں۔

(ب) اجتہادی خطاء میں نفسانیت کا دخل نہیں ہوتا ورنداس پرایک اجر کیونکر ال سکتا ہے۔ حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی حضرت معاویہ ڈاٹنڈ کی اجتہادی خطا کے قائل ہیں۔ حضرت شاہ عبدالعزیز صاحب محدث دہلوی آپ کے کامل جانشین ہیں۔ آپ کی تحقیق ان کے خلاف کیسے ہوسکتی ہے؟ حضرت شاہ عبدالعزیز نے حضرت شاہ ولی اللہ کی کتاب دارالۃ الحفاء' کی بڑی تحسین وتائید کی ہے۔ چنانچہ کھتے ہیں:

اور جس کسی کویہ منظور ہو کہ ان استدلالوں کی تفصیل دیکھوں اور اس بحث کی جھیل کروں اور ان کے جواب اور استدلالات کہ بہت ہی آیتوں کے ساتھ اس مطلب میں واقع ہیں دیکھوں تو کتاب ازالۃ الخفاء عن خلافۃ الخلفاء کو دیکھے کہ اس مقدمے میں کلام حدکو پہنچا دیا ہے اور کتاب اللہ کے معانی کے پردہ نشینوں کو خلعت ظہور کا پہنا دیا ہے کہ اس کے مصنف کی خوبی واسطے اللہ کے ہے۔ (تخدا ثناعشریہ مترجم ص ۳۷۷)

(ج) حضرت شاہ عبدالعزیز نقشبندی مجددی سلسلہ کے شیخ طریقت اور شیخ المشاکخ بیں امام ربانی مجدد الف ٹانی بیسته کی تحقیق کی مخالفت نہیں کرسکتے۔ اور پھر حضرت معاویہ ڈلائی کی خطائے اجتہادی کا قول تو جمہور اہل سنت کا مسلک ہے اور حضرت شاہ عبدالعزیز محدث مسلک اہل سنت کے ترجمان اور محافظ ہیں۔ اگر روایات صحیحہ شاہ عبدالعزیز محدث مسلک اہل سنت کے ترجمان اور محافظ ہیں۔ اگر روایات صحیحہ سے یہ بات ثابت ہوتی تو پھر اکثر مفسرین اور فقہاء اس کے خلاف کیوں مسلک

### حضرت مدنى عناللة كاارشاد

سورة فتح کی آیت مُحَمَّدٌ رَّسُولُ اللّهِ وَالَّذِینَ مَعَهٔ آشِدَّآءُ عَلَی الْکُفَّارِ رُحَمَاءُ

بَیْنَهُمْ تَرَهُمُ رُکُّعًا سُجَّدًا یَّبُنَعُونَ فَصُلّا مِّنَ اللّهِ وَرِصُوانًا ''مُحُر' رسول الله کا اور جو

لوگ اس کے ساتھ ہیں زور آور ہیں کا فروں پرنرم دل ہیں آپس میں ۔ تو دیکھے ان کورکوئ میں اور تجدہ میں ۔ و هوند تے ہیں اللہ کا فصل اور اس کی خوثی ، (ترجمہ حضرت شخ الهندٌ)

اور گویہ آیات اصحاب بیعتِ رضوان کے چن میں نازل ہوئی ہیں جن کی تعداد چودہ

یا پندرہ سوتھی ۔ جو عمرہ کے لیے حضور رحمۃ للعالمین طَائِی ہے ہمراہ گئے تھے۔ لیکن و اللہ ین
معہ سے ثابت ہوتا ہے کہ ان کے علاوہ جو دوسرے اصحاب آئخضرت طَائِی کی معیت و
صحبت سے مشرف ہوئے ہیں ان کو بھی درجہ بدرجہ یہ صفات نصیب ہوئی تھیں اور وہ سب
معہ سے خاموں میں اللہ تعالیٰ کی رضا اور خوشنود کی کے طلب گار تھے۔ چنا نچہ شخ الاسلام
حضرت مولانا سید حسین احمد صاحب مدنی قدس سرہ اسی آیتِ معیت کی تشریک میں
فرماتے ہیں:

خیال فرما ہے کہ یہ منقبتیں اللہ تعالی نے بلفظ و اللذین معہ ذکر فرمائی ہیں کہ جو حب قاعدہ معانیہ تمام حب قاعدہ معانیہ تمام ساتھی و قاعدہ استغراق پر دلالت کرتا ہے اور حب قاعدہ معانیہ تمام ساتھیوں کوشامل ہے جس کامفہوم ہیہ ہے کہ تمام ساتھی جناب رسول مگا ٹیا ہے ان کی صفات کے جامع ہیں اور یہی مفہوم تمام اہل السنت والجماعت سمجھتے ہیں جس کی وجہ سے تمام صحابہ کرام ڈوائٹی کا تزکیہ اور توثیق فرمارہ ہیں۔ کس پر جرح اور تنقید کرنا جائز نہیں سمجھتے اور اس کے لیے ان کی مقدس زندگی اور اللہ تعالیٰ کی انتہائی ثنا اور صفت کوشاہد عدل قرار دیتے ہیں۔

(مودودی دستوراورعقا ئدگی حقیقت ۲۵ ناشر مکتبه عثانیه برنولی به میانوالی) جب تمام صحابه کرام رُقَالَیْهٔ اللّد تعالیٰ کی رضا کے طالب بین تو حضرت معاویه رُلاَیْهٔ کا حضرت علی الرتضلی والنَّهٔ سے اس اختلاف کا نفسانیت برمبنی ہونا کیونکر قابل سلیم ہوسکتا ہے۔ لہٰذا فناؤی عزیزی کی مذکورہ زیر بحث عبارت الحاقی مجھی جائے گی۔

فناوي عزيزي كى الحاقيات

اس سوال کے جواب میں کہ''میلا دکی اورعشرہ محرم کی مجالس منعقد کرنا کیسا ہے؟ حضرت شاہ عبدالعزیز صاحب محدث دہلوی فرماتے ہیں:

سال میں دوجلیس فقیر کے مکان میں منعقد ہوا کرتی ہیں مجلس ذکروفات شریف اور مجلس شہادت حسین والٹیجۂ اور مجلس بروز عاشورہ یا اس سے ایک دو دن قبل ہوتی ہے۔ جاریا کچ سوآ دمی بلکہ ہزار آ دمی جمع ہوتے ہیں اور درود شریف پڑھتے ہیں اور اس صمن میں بعض مرثیہ جوجن و بری سے حضرت ام سلمہ و دیگر صحالی نے سُنا ہے وہ بھی ذکر کیا جاتا ہے اور وہ خوابہائے وهشتناک ذکر کیے جاتے ہیں کہاس ہے معلوم ہوتا ہے کہ جناب رسالت مآب منگانی کواس واقعہ سے نہایت رنج و الم ہوا۔ پھر ختم قرآن مجید کیا جاتا ہے اور پنج آیات پڑھ کر کھانے کی جو چیز موجود رہتی ہے اس پر فاتحہ کہا جاتا ہے اور اس اثنا میں اگر کوئی شخص خوش الحان سلام پڑھتا ہے یا شرعی طور پر مرثیہ پڑھنے کا اتفاق ہوتا ہے تو اکثر حضارمجکس اور اس فقیر کو بھی حالتِ رفت اور کریدگی لاحق ہوجاتی ہے اس قدر ممل میں آتا ہے اگر پیہ سب فقیر کے نزدیک اس طریقہ ہے جس کا ذکر کیا گیا ہے جائز نہ ہوتا تو ہر گز فقیر ان چيزوں پراقدام نه کرتا۔ الح ۱۲۳۸ه)

مجلس ذکر وفات نبوی اورمجلس ذکر شہادت حسین رٹائٹیڈ کی جو کیفیت یہاں مذکور ہے حضرت شاہ عبدالعزیز محدث جیسے محقق اور متبع سنت بزرگ کے متعلق بیہ بات قابل تسلیم نہیں ہو سکتی۔ اور پھر پانچ آیات بڑھ کر کھانے کی چیز پر فاتحہ بڑھنا بیصرف عوام الناس کے ہاں مروجہ رسوم میں سے ہے جس کا صحابہ کرام کے زمانے میں شبوت نہیں ماتا۔

کے ہاں مروجہ رسوم میں سے ہے جس کا صحابہ کرام کے زمانے میں شبوت نہیں ماتا۔

(ب) ذکر شہادت حسین کے لیے ہر سال مجلس منعقد کرنا بھی صحیح نہیں۔ اور مروجہ ماتم

کی ابتداءاس منتم کی سالانه مجالس ہی ہیں جن کا دور رسالت میں کوئی شوت نہیں ہے۔ خود حضرت شاہ عبدالعزیز صاحب محدث نے اپنی کتاب تحفدا ثناعشریہ میں اس کی تر دید فرمائی ہے۔ چنانچہ لکھتے ہیں:

اکشر شیعہ ان خیالات کے عادتوں میں ڈوبے ہوئے ہیں: مثلاً ہرسال دسویں محرم ہوتی ہے۔ ہرسال اس کوروز شہادت حضرت امام عالی مقام حسین علیلا کا گمان کرتے ہیں اوراحکام ماتم اورنو حہ وشیوں اور گریہ وزاری اور فغان و بیقراری شروع کرتے ہیں عورتوں کی طرح ہرسال اپنی میت پر بیگل کرتے ہیں حالانکہ عقل صرح جانتی ہے کہ زمانہ ہرسال کا غیر قار ہے یعنی قرار نہ پکڑنے والا کوئی جزءاس کا ثابت و قائم نہیں رہتا اور اس زمانے کا لوٹانا بھی محال اور شہادت حضرت امام کی جس دن ہوئی اُس دن سے اس دن کا لوٹانا بھی محال اور چپاس برس کا ہوا۔ اور پھر یہ اور وہ دن کیسے برابر ہوگیا اور کوئی مناسبت ہوگئی۔ عیدالفطر اور عید قربان کو اس پر قیاس کرنا چا ہے نہیں کہ اس میں خوشی اور شادی سال درسال نئی ہے یعنی روز ہے رمضان کے ادا کرنا اور جج خانہ کعبہ کا بجالا نا الح ..... (تخدمتر جم اردوس ۲۲۲۲ ہے)

اس سے ثابت ہوا کہ فتاویٰ عزیزی کی مندرجہ عبارت الحاقی ہے جو حضرت شاہ صاحب محدث کی طرف منسوب کی گئی ہے۔

@ فناوى عزيزى مترجم ص ٢٥٦ ميس لكصة بين:

کیکن شیعہ کے پیچھے نماز میں اقتداء کرنا بحالت ضرورت اس شرط کے ساتھ جائز کے کہار کان نماز اور واجبات وضوء میں ہمارے موافق پاؤں دھوئے الح کے کہار کان نماز اور واجبات وضوء میں ہمارے موافق پاؤں دھوئے الح کیکن اسی فناوی عزیزی ص ۷۷۷ پر بیسوال وجواب لکھاہے:

(سوال): بلاشبه فرقه امامیه حضرت ابوبکر صدیق والنی کی خلافت ہے منکر ہے اور کتب فقہ میں مذکور ہے کہ حضرت ابوبکر صدیق والنی کی خلافت ہے جس نے اور کتب فقہ میں مذکور ہے کہ حضرت ابوبکر صدیق والنی کی خلافت ہے جس نے

انکارکیا وہ اجماع قطعی کا مشکر ہوا اور وہ کافر ہوگیا۔ چنانچہ قاوی عالمگیری میں لکھا ہے: الر افضی اذا کان یسبّ الشیخین ویلفهما العیاذ باللہ فہو کافر وان کان یفضل علیّا کرم اللہ وجهہ علی ابی بکر رضی اللہ عنه لایکون کافراً لکنه مبتدع ولوقذف عائشة رضی اللہ عنها بالذنا فقد کفر لیخی رافضی جو برا کہتا ہو حضرات شیخین کو اور ان حضرات پر لعنت بھیجتا ہو نعو ذ باللہ من ذالک وہ کافر ہا اور اگر برانہ کہتا ہو مگر اس امر کا قائل ہو کہ حضرت ابو بکر پر حضرت علی کو فضیلت ہے تو وہ کافر نہیں البتہ برعتی ہے۔ اور اگر عائشہ ہو گئی کی شان میں قذف (تہمت) کا مرتکب ہوتو وہ بھی کافر ہے ایک عائشہ ہو گئی کی شان میں قذف (تہمت) کا مرتکب ہوتو وہ بھی کافر ہے ایک عائشہ ہو گئی کی عبارتیں درج کرنے کے بعد حضرت شاہ عبد العزیز فرماتے ہیں: عائشہ ہو تھی ہوایات بیں: حب روایات فقہ سے روافی کا کفر نا بت ہوتو ان کی ملا قات کے بارے میں وہی تھی ہے۔ اور کی

علاوہ ازیں ۱۳۵۲/۳۵۱ پر بحوالہ خلاصہ بحر رائق ،شرح مواہب الرحمٰن ، محیط وغیرہ فاوی تصریح کی ہے کہ

حضرت ابو بکر صدیق کی خلافت کا منکر کا فر ہے اس کے پیچھے نماز جائز نہیں ہے۔

بلكة شرح مواهب الرحمن مين توبيكها ي

حضرت ابوبکرصدیق،حضرت عمر فاروق اورحضرت عثمان ذوالنورین نتیوں کی خلافت کے منکر کے پیچھے نماز جائز نہیں۔

تو پھر شیعہ کے پیچھے مشروط طور پر نماز پڑھنے کے جواز کا فتوی حضرت شاہ عبدالعزیز صاحب محدث وطلق کیونکر دے سکتے ہیں۔لہذا ثابت ہوا کہ مشروط طور پر شیعہ کی اقتداء میں نماز پڑھنے کے جواز کی عبارت الحاقی ہے۔

كياحضرت عائشه بنائعيمًا كااختلاف مبني برنفسانيت تفا؟

سورۃ تحریم کی آیات کے تحت افشائے راز کے سلسلہ میں ایک سوال کے جواب میں حضرت شاہ عبدالعزیز قدس سرہ فرماتے ہیں:

حضرت عائش نے اگر چہ افشائے راز نہ کیا لیکن تحریم قبطیہ کا حال س کرخوش اور مسرور ہوئیں اور حضرت حفصہ رہا گھا کو افشائے راز ہے منع نہ فر مایا۔ بلکہ بشاشی اور خوشی کے طور پر ان کے ساتھ پیش آئیں اور بیسب ترک اولی ہیں اور شائبہ نفسانیت سے خالی نہیں اور آپ کی صرف خوشی بھی اس بارہ میں سے ہے کہ: حسنات الابوار سیئات المقربین لیعنی نیک لوگوں کی جو نیکی ہوتی ہے وہ کسی وجہ سے برائی شار کی جاتی ہے اس المقربین لیعنی نیک لوگوں کی جو نیکی ہوتی ہے وہ کسی وجہ سے برائی شار کی جاتی ہے اس واسطے ضرور ہوا کہ حضرت عائشہ بھی تو بہ استغفار کریں۔ الخ (فاوی عزیزی ص ۲۲۳) اور فاری کے الفاظ یہ ہیں:

"واین ہمہ ترک اولی وشوب نفسانیت است ' (ص۱۰۷)۔

فرمائے! کیاام المومنین حضرت عا کشہ صدیقہ ڈاٹٹٹ کی خوشی نفسانیت پربہنی تھی اگراس میں کسی تاویل کی گنجائش ہے تو وہی تاویل حضرت معاویہ ڈاٹٹٹ کے متعلق کی جائے گی۔اگر تاویل کی گنجائش نہیں تو دونوں عبارتیں الحاقی سمجھی جا ئیں گی۔علاوہ ازیں فآوی عزیزی میں اور بھی ایسی عبارتیں ہیں جن پرالحاقی ہونے کا گمان ہوتا ہے لیکن بخوف طوالت ہم اسی براکتفا کرتے ہیں۔

فأوي عزيزي ميں الحاق (حضرت تھانوی عیسیہ)

تحکیم الامت حضرت مولا نا اشرف علی صاحب تھانویؓ ایک استفسار کے جواب میں رماتے ہیں:

اوّل تو اس میں کلام ہے کہ وہ فناویٰ حضرت شاہ صاحب ڈٹلٹ کا ہے بھی؟ مجھ کو تو قو ی شک ہے۔ تو قو ی شک ہے۔الخ (امداد الفتادیٰ جلد پنجم ص۳۰۷)

مولانا مجم الدين اصلاحيّ

شیخ الاسلام والمسلمین حضرت مولانا سیدحسین احمد صاحب مدنی فیشان کے مکتوبات کے مرتب حضرت مولانا مجم الدین صاحب اصلاحی فیشان مروجہ عیدمیلا دیے متعلق بحث کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

متاخرین علائے ہند میں حضرت شاہ عبدالعزیز محدث دہلوگ کی ایک تحقیق کا دربارہ عیدمیلا دالنبی منافی ہم یہاں ذکر کردیناس وجہ سے ضروری خیال کرتے ہیں کہ بہت سے ناعاقبت اندیشوں نے حضرت میں اندی کے اندرتح یف کردی ہے۔ حتی کہ بعض نے آپ کو مجوزین مروجہ میلا دالنبی میں شار کیا ہے۔ شاہ صاحب کی معرکة الآراء تصنیف تحفہ اثنا عشریہ کی نورع پانزدہم میں ایک نفیس محث موجود ہے جس کا خلاصہ ہیں ہے کہ زمانہ جب غیرقار ہے یعنی تیزی سے گزرنے والاجس کو قرار و ثبات نہیں تو پھر شہادت حضرت حسین ڈاٹٹو میں اور آج کے دن میں اس دن سے کیا مناسبت و کے دن میں اس دن سے کیا مناسبت و اسے دن میں کس قدر فاصلہ ہے اور آج کے دن میں اُس دن سے کیا مناسبت و اتحاد ہے الح (عاشیہ کتوبات شخ الاسلام جلد سوم ص ۱۸۵)۔

# حضرت مفتى محمد شفيع عبيه

مخدوم العلماء حضرت مولانا مفتی محمد شفیع میسید بانی دارالعلوم کراچی میسید الصحابیة کلهم عدول کی بخشید الصحابیة کلهم عدول کی بحث میں فناولی عزیزی کی اس عبارت کا جواب دیتے ہوئے لکھتے ہیں کلهم عدول کی بحث میں فناولی عزیزی کی اس عبارت کا جواب دیتے ہوئے لکھتے ہیں (جوانتخلاف یزیدس ۲۸ پرمولانالعل شاہ صاحب نے بھی نقل کی ہے) کہ:

ای طرح کا ایک مضمون حضرت شاہ عبدالعزیز دہلوگ کی طرف ان کے فقاوی کے حوالہ سے منسوب کیا گیا ہے میضمون کی وجہ سے ایسا ہے کہ حضرت شاہ عبدالعزیز دہلوی جیسے جامع علوم بزرگ کی طرف اس کی نسبت کسی طرح سمجھ میں نہیں آتی۔ اور فقاوی عزیزی کے نام سے جو مجموعہ شائع ہورہا ہے اس کے متعلق بیسب کو اور فقاوی عزیزی کے نام سے جو مجموعہ شائع ہورہا ہے اس کے متعلق بیسب کو

معلوم ہے کہ حضرت شاہ صاحب نے نہ خوداس کو جمع فرمایا ہے نہ ان کی زندگی میں وہ ننائع ہوا ہے۔ وفات کے معلوم نہیں کتنا عرصہ بعد مختلف لوگوں کے پاس جوان کے خطوط وفناوی دنیا میں پھیلے ہوئے تھے ان کو جمع کر کے یہ مجموعہ شائع ہوا ہے۔ اس میں بہت سے احتمالات ہو سکتے ہیں کہ کسی نے کوئی تدلیس شائع ہوا ہے۔ اس میں بہت سے احتمالات ہو سکتے ہیں کہ کسی نے کوئی تدلیس (یعنی مکروسازش) اس میں کی ہواور غلط بات ان کی طرف منسوب کرنے کے لیے فناوی کے مجموعہ میں شامل کردیا ہو۔ اور اگر بالفرض بیہ واقعی حضرت شاہ عبدالعزیز بی کا قول ہے تو وہ بھی بمقابلہ جمہور علماء وفقہاء کے متر وک ہے (واللہ عبدالعزیز بی کا قول ہے تو وہ بھی بمقابلہ جمہور علماء وفقہاء کے متر وک ہے (واللہ علم) (مقام صحابہ من میں کا

یہاں بیلحوظ رہے کہ بعض مقامات میں الحاق کا گمان ہونے سے بیدلازم نہیں آتا کہ سارا مجموعہ فناوی عزیزی ناقابل اعتماد ہو۔ البعتہ دلائل کی بنا پر جس عبارت میں شبہ ہووہ الحاقی سمجھی جائے گی۔

> حضرت معاویه رایشهٔ عادل ہیں امام نوویؓ فرماتے ہیں:

واما على رضى الله عنه فخلافته صحيحة بالاجماع وكان هو الخليفة في وقته لاخلافة لغيره واما معاوية رضى الله عنه فهو من العدول الفضلاء والصحابة النجبآء واما الحروب التي جرت فكانت لكل طائفة شبهة اعتقدت تصويب انفسها بسببها وكلهم عدول ومتأولون في حروبهم وغيرها ولم يخرج شي من ذلك احداً منهم من العدالة لانهم مجتهدون الخ.

(نووی شرح مسلم جلد ثانی ص۲۵۲ کتاب فضائل الصحابة )۔ اور بالا جماع حضرت علی شائنۂ کی خلافت صحیح ہے اور اینے وفت میں وہی خلیفہ تھے۔اور آپ کے سواکسی کی خلافت نہ تھی۔اور حضرت معاویہ ڈگاٹیؤ عادل، فاضل اور شریف صحابہ میں سے ہیں مگر جو جنگیں آپیں میں لڑی گئی ہیں توان میں ہرایک گروہ کوایک شبہ لاحق تھا جس کی وجہ سے وہ اپنے آپ کوصواب پر ہونے کا اعتقاد رکھتے تھے اور سب صحابہ عادل ہیں اور ان جنگوں وغیرہ اختلافات میں تاویل کرنے والے ہیں اور ان میں سے کوئی چیز بھی ان میں سے کسی کو (صفت) عدالت سے خارج نہیں کرتی کیونکہ وہ مجہد ہیں الخے۔

یے عبارت خارجی فتنہ حصہ اوّل ص۵۵ تا ۵۵ پر بھی نقل کردی گئی ہے۔

الفصل الثالث في بيان حال الصحابة اتفق اهل السنة على ان الجميع عدول ولم يخالف في المخالف المحابة اتفق اهل السنة على ان الجميع عدول ولم يخالف في ذلك الاشذوذ من المبتدعة وقد ذكر الخطيب في الكفاية فصلاً نفيساً في ذلك فقال عدالة الصحابة ثابتة معلومة في الكفاية فصلاً نفيساً في ذلك فقال عدالة الصحابة ثابتة معلومة

بتعدیل الله لهم و اخبارہ عن طهارتهم و اختیارہ لهم. اگے۔ ترجمہ: فصل تیسری۔ احوال الصحابۃ کے بیان میں: اہل السنّت والجماعت کا اتفاق ہے کہ تمام صحابہ عادل ہیں اس میں سوائے چند مبتدعین کے کسی نے خلاف نہیں کیا۔ کفایہ میں خطیب نے ایک نفیس فصل اس کے متعلق ذکر کی ہے۔ فرمایا کہ عدالت صحابہ کی ان کی اللہ تعالیٰ کی تعدیل اور ان کی پاکیزگ کی خبر دینے اور ان کے مختار بنانے سے ثابت ہوئی ہے ان نصوص اور آیات میں سے الح

(بحوالہ مودودی دستوراورعقائد کی حقیقت ص ۵۸مؤلفہ شیخ الاسلام حضرت مدنی مُینائیڈ)۔ شمخفق ابن ہمام حنفی مُینائیڈ اور علامہ ابی الشریف شافعی مُینائید مسائرہ اوراس کی شرح مسامرہ ص ۱۳۰۰ میں فرماتے ہیں:

واعتقاد اهل السنة والجماعة تزكية جميع الصحابة رضى الله عنهم وجوبًا باثبات العدالة لكل منهم والكف عن الطعن فيهم والثنآء عليهم كما اثنى الله سبحانه وتعالىٰ عليهم اذقال كُنتُم خَيْرَ الله الله الله الله وتعالىٰ عليهم اذقال كُنتُم خَيْرَ الله الله الله الله وقال الله والله وا

ترجمہ: اہل السنّت والجماعت کاعقیدہ تمام صحابہ کے وجوب تزکیہ کا ہے کہ
ان سب کی عدالت مان کی جائے اور ان میں طعن کرنے سے روکا جائے
اور ان کی ایسی ثناء اور صفت کی جائے جیسی کہ اللّہ تعالیٰ نے کی ہے، اللّہ
فرما تا ہے جنتی امتیں لوگوں کے لیے بنائی گئی ہیں ان میں تم سب سے بہتر
ہوا ور فرما تا ہے۔ ہم نے تم کو امت متوسط بنایا ہے تا کہ تم لوگوں پر گواہ
بنو۔ الح

حضرت مولانا محدث مدنی نیجینی نے یہاں حافظ ابن عبدالبرکی کتاب استیعاب جلد اوّل ص۲ ۔ حافظ ابن اثیر کی کتاب اُسدالغابہ فی معرفۃ الصحابۃ جلد اوّل ص۲ ۔ علامه علی قاری حنی محدث کی کتاب مرقاۃ شرح مشکوۃ جلد ۵ ص ۵۱ ۔ محقق ابن ہمام کی تحریر الاصول اور اس کی شرح تقریر الاصول جلد ٹانی ص۲۰ ۲ ۔ اور علامہ بحرالعلوم کی کتاب فواتح الرحموت شرح مسلم الثبوت جلد ۲ ص ۱۵۹ کی عبارتیں پیش فرمائی ہیں جن ہے صحابہ کرام کا عادل ہونا ثابت ہوتا ہے لیکن بخوف طوالت ہم یہاں ان کونقل نہیں کرتے ۔ مرام کا عادل ہونا ثابت ہوتا ہے لیکن بخوف طوالت ہم یہاں ان کونقل نہیں کرتے ۔ مہر حال مسلک اہل السنت والجماعت یہی ہے کہ جنگ جمل وصفین وغیرہ کی وجہ سے کوئی مہر حال مسلک اہل السنت والجماعت یہی ہے کہ جنگ جمل وصفین وغیرہ کی وجہ سے کوئی صحابی صفحت عدالت اس وقت بھی تھی

مولا نالعل شاه كي تطبيق صحيح نهيس

مولا نالعل شاہ صاحب مشاجرات صحابہ کے متعلق اہل السنّت والجماعت کے دونوں قولوں میں تطبیق دیتے ہوئے لکھتے ہیں کہ: اگر دوسرے قول کی بیہ تاویل کرلی جائے کہ محاربین حضرت علی واقعتاً باطل پر سے علی از اس کا مرجع وہی ہوجا تا ہے جو پہلے قول کا ہے البتہ بعض عبارات اس تاویل کو قبول نہیں کرتیں اور اس نظریہ کو قول کا ہے البتہ بعض عبارات اس تاویل کو قبول نہیں کرتیں اور اس نظریہ کو قبول کا ہے البتہ بعض عبارات اس مقاتلہ میں حضرت علی حق ہو اور ان کے محاربین فی الحقیقت باطل پر تھے مگر انہوں نے باطل پر قصد نہیں کیا تھا بلکہ حق کا قصد کر کے اجتہا دکیا تھا مگر حق کو نہ پاسکے۔ اللہ تعالی ان کی لغزشوں کو معاف فرمائے۔ (استخلاف پر بیرس ۱۸۹)

الجواب: جب مولا نالعل شاه صاحب محاربین علی نظافیهٔ کا اجتهاد مانتے ہیں تو ان کو حقیقتاً باطل پر قرار دینا غلط ہے کیونکہ اجتها دی اختلاف میں صواب وخطا کا تقابل ہوتا ہے نہ کہ حقیقتاً باطل پر تھے نہ کہ حقیقتاً ۔ آخر کیا حضرت آ دم علیلا سے معصیت اورغوایت حقیقی کا صدور ہوا تھا۔

﴿ بعنوان ' حضرت معاویه براتانی کا عدالت برقرار به وگئی' ...... لکھتے ہیں:
حضرت امیر معاویه براتانی کے متعلق جمہور اہل السنّت کی مذکورۃ الصدر آراء دورِ
خلافت علی براتانی میں ان کے خروج و قبال کے سلسلہ میں تھیں۔ لیکن جب
حضرت حسن براتانی ان سے مصالحت کرکے خلافت سے دستبردار ہوگئے اور
ساری جماعت ان پر متفق ہوگئی اور بالاتفاق ان کی عدالت برقرار ہوگئی۔
ازاں بعد ان کی طرف فسق و فجور اور ظلم و تعدی کی نسبت کرناظلم و تعدی
ہے۔ الخ (استخلاف بریوس ۱۹۱)۔

الجواب: اس ہے معلوم ہوتا ہے کہ بخاری صاحب موصوف کے نزدیک جنگ صفین میں چونکہ حضرت معاویہ ڈاٹنؤ حقیقتاً باطل پر تھے اس لیے ان کی عدالت زائل ہوگئ مقی اور حضرت حسن وہائؤ کی صلح تک وہ عادل نہ تھے۔البنتہ کے بعدان کی عدالت بحال ہوگئی۔لیکن یہ بھی غلط نظریہ ہے۔ کیونکہ حضرت معاویہ دہائؤ کا یہ اختلاف اجتہادی تھا اور ہوگئی۔لیکن یہ بھی غلط نظریہ ہے۔ کیونکہ حضرت معاویہ دہائؤ کا یہ اختلاف اجتہادی تھا اور

اجتہادی اختلاف عدالت کے منافی نہیں ہے۔اور تعجب ہے کہ مولا نالعل شاہ صاحب خود بھی بیستلیم کررہے ہیں چنانچے بعنوان:''ایک شہاوراس کا ازالہ'' لکھتے ہیں:
حضرت معاویہ ڈٹاٹیڈ اور ان کے ساتھیوں نے امام برحق حضرت علی المرتضلی ڈٹاٹیڈ
کے ساتھ قبال کیا اور نہایت ثبات کے ساتھ اس پر قائم رہے، کیا ان کا یہ فعل
عدالت کے منافی نہیں؟۔

جواب اس شبہ کا بیہ ہے کہ وہ اس قبال میں متاوّل ( بینی تاویل کرنے والے خطے ) اور عدالت متاول کی ساقط نہیں ہوتی الخ (رسالہ عدالت صحابہ ڈاٹٹوئٹ سے اور اسی سلسلہ میں لکھتے ہیں کہ:

راقم السطور کہتا ہے کہ حضرت معاویہ دلائٹی عدالت کے اس مرتبہ علیا پر فائز تھے کہ

کسی وسوسہ کا گرد وغبار انہیں آلودہ نہیں کرسکتا۔ وہ روایتِ حدیث کے معاملہ میں

اتنے مختاط تھے کہ ذمہت علی دلائٹی تو خیر بہت دور کی بات ہے مدح عثمان میں بھی کوئی

روایت نہیں کی ہے جس سے زمین وآسان پُر ہیں' (ایضاً عدالت صحابی سے)

ہمارا سوال یہ ہے کہ جب تاویل کرنے والے کی عدالت ساقط ہی نہیں ہوتی اور
حضرت معاویہ ولائٹی مجہد متاول تھے تو پھر بخاری صاحب نے استخلاف یزید میں اس کے
خلاف یہ کیوں لکھا ہے کہ وہ حقیقاً باطل پر تھے اور حضرت حسن ولائٹی کی صلح کے بعد عدالت

برقر ارہوئی۔ جب عدالت ساقط ہی نہیں ہوتی اور برقر ارہی رہی تو پھر صلح حسن ولائٹی کے بعد عدالت عدالت برقر ارہوئی۔ جب عدالت ساقط ہی نہیں ہوتی اور برقر ارہی رہی تو پھر صلح حسن ولائٹی کے بعد عدالت برقر ارہوئی۔ جب عدالت ساقط ہی نہیں مولوی مہر حسین شاہ صاحب کے تطبیق کا راستہ عدالت برقر ارہونے کا کیا مطلب؟ کیا مولوی مہر حسین شاہ صاحب کے تطبیق کا راستہ نکالیں گے؟

معصيت صورتا وحقيقتا

عصمتِ انبیاء کی بحثِ میں مودودی صاحب کوجواب دیتے ہوئے حضرت مدنی تحریر فرماتے ہیں:

اور اسی طرح عصمت ان (لیمنی انبیاء) کی دائمی ہے کسی وفت ان سے جدانہیں ہوتی۔ جن امور کومودودی صاحب لغزشیں شار کرتے ہوئے عصمت کا اٹھ جانا سمجھتے ہیں بیران کی غلطی ہے۔ بیرامور معصیت میں ہی نہیں صرف صورت معصيت إس حديث انما الاعمال بالنيات وانما لكل امري مانوئ (الحدیث) اس کے لیے شاہر عدل ہے کماتقرر فی مواقعها (جیما کہات ا پنے موقع پر بیہ بات ثابت ہے) جس طرح خطا اور فل عمد صور تأ ایک ہی جیسے ہیں مگر حقیقت میں دونوں میں زمین و آسان کا ذرق ہے اس طرح نیت معصیت سے جرم کا ارتکاب اور بلانیت معصیت ۔معنہیت کا ارتکاب زمین و آسان كا فرق ركھتا ہے۔ اوّل كبائر معاصى ميں ، ہے تو ثانی خطائے اجتهادی اور زلت ہے۔ بہرحال عصمتِ انبیاء میں الے لیے نبوت کی لواز م ذاتیہ میں سے ہے بھی ان سے جدانہیں ہوتی۔جوافعال ان سے معاصی سمجھے گئے ہیں وہ حقیقتاً معاصی نہیں ہیں وہ صرف صورتاً ہی معاصی اورخطائے اجتہا دی اورزلت ہیں۔الح (مودودی دستوراورعقائد کی حقیقت ص ۵۲)۔

حضرت مدنی میشاند کاارشاد

مودودی نظریہ کی تر دید کرتے ہوئے شخ الاسلام حضرت مولانا سیاجسین احمد مدنی قدس سرہ فرماتے ہیں:۔

خلاصہ کلام ہے ہے کہ اہل حق تمام اہل السنّت والجماعت متفق ہیں کہ تمام صحابہ کرام ہی کئی مقبول اور تعتمد کرام ہی کئی مقبول اور تعتمد ہیں۔ ان کی روایات اور شہادتیں مقبول اور تعتمد ہیں۔ ان پرکوئی جرح اور تقید نہیں ہوسکتی۔ دلائل نقلیہ اور عقلیہ کثیرہ اور شہیرہ اس پر قائم ہیں۔ انہیں کے ذریعہ سے دین بعد والوں کو پہنچا ہے۔ اور وہی مدارِ دین اور معیار حق ہیں اور انہی کی تا بعد ارکی بعد والوں کے لیے ضروری

ہے۔الخ (مودودی دستوراورعقائد کی حقیقت ص ۲۹)

ان میں سے بعض گزشتہ صفحات میں نقل کردی گئی ہیں جن میں علامہ علی قاری محدث
میں سے بعض گزشتہ صفحات میں نقل کردی گئی ہیں جن میں علامہ علی قاری محدث
حفی المللة نے تصریح فرمائی ہے کہ:

ہر جماعت کوشبہ تھا جس سے ہرایک اپنے آپ کوئن اور صواب پر خیال کرتی تھی اور سب کے سب اپنی اپنی لڑائیوں میں تاویل کرنے والے تھے۔ان میں سے کوئی بھی اس وجہ سے عدالت سے نہیں نکلا کیونکہ ہرایک جماعت محقق تھی۔الخ علاوہ ازیں امام نووی کی بہ عبارت بھی پہلے پیش کردی گئی ہے:

اور سب صحابہ عادل ہیں اور ان جنگوں وغیرہ اختلافات میں تاویل کرنے والے ہیں اور ان جنگوں وغیرہ اختلافات میں تاویل کرنے والے ہیں اور ان میں سے کوئی چیز بھی ان میں سے کسی کو (صفت) عدالت سے خارج نہیں کرتی کیونکہ وہ مجتمد ہیں۔الخ

ا عدالت صحابه رالله كل بحث مين بي سورة الحجرات كي آيت

الْكُفُّرَ وَالْفُسُوُقَ وَالْعِصْيَانَ أُولَئِكُمُ الْإِيْمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمُ وَكَرَّهَ الْدِيُكُمُ الْكِفُرَ وَالْفُسُوُقَ وَالْعِصْيَانَ أُولَئِكَ هُمُ الرَّاشِدُونَ فَصَلَّا مِّنَ اللَّهِ وَنِعُمَةً وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ مِرَجَمَد: برالله فَعِبَت وال وى تمهارك ول مِن ايمان أن اور كه إديا اس كوتمهارك ولول مِن اور نفرت وال وى تمهارك ولول مِن اور نفرت وال وى تمهارك ولول مِن المين نيك راه برالله تمهارك ولول مِن الله عن عنداه برالله كوفس المراحان عن اور الله من المراحد المن المراحد المن المراحد الله من المراحد المراحد الله المراحد المراحد الله من المراحد المراحد الله المراحد الله من المراحد المراحد المراحد الله من المراحد المراح

كے تحت فرماتے ہيں:

اس آیت نے تو تمام صحابہ کرام کی مکمل توثیق کردی۔ اگر صحابہ سے کوئی گناہ بالقصد ثابت ہوجائے تو وہ آیت مذکورہ اور ان کی محفوظیت مذکورہ کے خلاف نہیں ہے اس لیے کہ عدالت اس ملکہ اور قوت راسخہ کا نام ہے جو کہ اجتناب علی

الکبائر اور عدم اصرار علی الصغائر اور خسیس با توں کے ترک پر آ مادہ کرتی ہے۔
شاذ و نا در طور پر کسی وقت میں کسی جرم کا سرز د ہوجانا اور پھر نا دم ہونا اور رہنا
عدالت میں کھنڈت نہیں ڈالٹا اور نہ ان کی حفاظت کے منافی ہے۔ گرمودودی
صاحب کسی صحابی اور کسی انسان کو معیار حق نہیں مانے آور نہ کسی کو تنقید اور جرح
سے بالاتر مانے ہیں اور نہ قابل تقلید مانے ہیں۔ رہے

به بین تفاوت راه از کاست تا بکجا

کیا بیا اختلاف فروی ہے یا اصولی؟ (مودودی عقائداور دستور کی حقیقت م 20)
عدالت کی مذکورہ تعریف ہے معلوم ہوا کہ مخالفین جو عدالت صحابہ کی نفی کرنے کے
لیے حضرت ماعز مخالفہ وغیرہ کے واقعات پیش کرتے ہیں وہ ان کی کم فہمی یا بغض وعناد پر ہنی
ہے ۔ حضرت ماعز صحابی ہے جرم تو ضرور ہوالیکن ان کو تو بہمی معیاری نصیب ہوئی ہے۔
اسی طرح شاذ و نا در بعض صحابہ کے واقعات کو سمجھے۔ ہر صحابی کی وفات کامل ایمان پر ہوئی
ہے اور ہر ہر صحابی سیدھے جنت میں جائیں گے۔مولا نالعل شاہ صاحب بخاری کو شخ الاسلام حضرت مدنی محدث کی شاگردی پر ناز ہے۔ اگر وہ عدالت صحابہ کی بحث میں حضرت مدنی محدث کی شاگردی پر ناز ہے۔ اگر وہ عدالت صحابہ کی بحث میں حضرت مدنی محدث کی شاگردی کو تا تو اس طرح محوکر نہ کھاتے۔

عدالت صحابہ شکائٹوئم کے بارے میں اہم سوال

اس مختفر کتا بچہ میں اس مسئلہ میں تفصیل کی گنجائش نہیں ہے کہ صحابہ کرام صرف روایت حدیث میں عادل تھے یا اپنی عمومی زندگی میں بھی لیکن اس سلسلے میں بیسوال اہم ہے کہ: الصحابة کلهم عدول کا اگر بیہ مطلب ہے کہ صرف روایت حدیث میں عادل میں تو اس تخصیص کے لیے بخاری صاحب کے پاس کیا آیت وحدیث کی کوئی نص موجود ہے کہ تمام صحابہ کرام روایت حدیث نبوی میں یقیناً عادل ہیں؟ بینو ا تو جروا.

مولوي مهر حسين شاه بھی مجھيں

مولوی مهرحسین شاه صاحب لکھتے ہیں:

قاضی صاحب مولانا بخاری مدظلہ پر اعتراض کرتے ہوئے ارقام فرماتے بین که: اگر حضرت معاویه زالنوُ؛ باغی ہوتے تو حضرت علی زالنوُ؛ قر آنی علم پرعمل كرتے۔ " مگر اپنی اسی مذكورہ كتاب میں سندیلوی صاحب كا روكرتے ہوئے قاضی صاحب تحریر فرماتے ہیں: حضرت علی والٹیوئے نے قرآن کے حکم فقاتلوا التي تبغي يرغمل كيا-' (خارجي فتنه ١٠٥٥) كويا مولانا قاضي صاحب حضرت معاویہ رہائی؛ کو حقیقی باغی تسلیم کررہے ہیں۔ حقیقت پھر حقیقت ہے نمایاں ہوہی جاتی ہے۔ (کھلی چیٹی ص ۱۲) الجواب: مولوی مہر سین شاہ صاحب نے یہاں میری عبارت پوری تقل نہیں کی جس میں مولا نالعل شاہ صاحب پر میں نے اعتراض کیا ہے۔ چنانچہ وہ عبارت ہیہے: علاوہ ازیں پیجھی ملحوظ رکھنا جا ہیے کہ اگر حضرت علی المرتضٰی ڈٹاٹٹؤ کے نز دیک بھی حضرت معاويه رثاثثؤ كااختلاف عناد ونفسانيت يرمبني هوتا تو آپ ثالثول كي تحكيم کی تجویز قبول ندفر ماتے کیونکہ حقیقتاً باغی کے لیے تو قرآن میں بھی صرت محمم مذکور ے كہ: فقاتلوا التي تبغى حتى تفيءَ إلى امر الله (پس باغي كروه سے اس وقت تک اڑائی کروجب تک کہوہ اللہ کے حکم لیمنی حق کی طرف رجوع نہ کرے) حالانکہ آخری وفت تک حضرت معاویہ ڈاٹٹؤ نے حضرت علی ڈاٹٹؤ کی اطاعت قبول نہیں کی۔باوجوداس کے حضرت علی زالٹیؤ نے ٹالٹی کی تجویز قبول کرلی۔

(خارجی فتنه حصداوّل ص۲۲۷)

خلاصہ مطلب ہیہ ہے کہ ٹالٹی کی تجویز قبول کرنا اس بات کی دلیل ہے کہ حضرت علی الرتضلی ڈاٹٹیؤ حضرت معاویہ ڈاٹٹیؤ کو حقیقتاً باغی نہیں قرار دیتے سے۔ ورنہ جب تک حضرت معاویہ ڈاٹٹیؤ آ پ کی اطاعت نہ قبول کر لیتے

آپ جنگ جاري رڪھتے۔

مولوی مہر حسین شاہ صاحب نے گومیری بیعبارت کھلی چٹھی ص اا پرنقل کی ہے لیکن ص مه اپر اس کا اختصار درج کیا ہے جس سے غلط نہی ہو عتی ہے۔

﴿ يَهِي جَوَابِ مِينَ نِے مودودی صاحب کوديا ہے جوحضرت معاويہ را گائيَّ کوحقیقتاً باطل پرقراردیتے ہیں اور وہ حسب ذیل ہے:

"خود حضرت علی والنفظ کے طرز عمل سے بھی یمی ثابت ہوتا ہے کہ حضرت معاویہ را اللہ کے باغی ہونے کا وہی حکم تھا جو مجہد محطی (خطا کرنے والے) کا ہوتا ہے۔ کیونکہ آپ نے حضرت معاویہ زلانٹیؤ کے بارے میں فریقین کی طرف سے ایک ایک علم (ثالث) مقرر کرنے کی تجویز قبول کرلی تھی جس کی بنا پرحضرت علی خالفیُّ کی طرف سے حضرت ابوموی اشعری خالفیُّا ور حضرت معاویه زالفیُّ کی طرف ہے عمر و ذالنی بن العاص ثالث مقرر کیے گئے تھے۔اگر حضرت معاویہ ذالنی اس معنی میں باغی ہوتے جس معنیٰ میں مودودی گروہ منوانا حیاہتا ہے لیعنی بالکل باطل برہوتے تو حضرت علی بٹاٹنؤ کے لیے حکمین کی تجویز قبول کرنا ناجائز تھا کیونکہ قرآن كريم مين باغي كروه كے متعلق صريح علم ہے: وَإِنْ طَآئِفَتَان مِنَ المُمُومِنِينَ أَقْتَتَكُو السلامين حضرت على والنَّهُ في حضرت معاويد والنَّهُ كومساوى درجہ دے کراپنامعاملہ ثالثوں کے سپر دکر دیا۔ اور لطف سے کہ ہر دو ثالثوں نے ا ہے فیصلہ میں حضرت علی ڈاٹٹؤؤ اور حضرت معاویہ ڈاٹٹؤؤ دونوں کومعزول کر دیا تھا۔ حالانكه اكرحضرت على ولانفؤ كوقطعاً حق يرسمجها جاتا اورحضرت معاويه وثانفؤ كوباطل يرتو پهرخليفه حق كومعزول كرنا كيونكر جائز بهوسكتا تھا۔الخ (علمي محاسبيص ١٩١١)۔

مولوی مہر حسین شاہ صاحب میری مذکورہ خط کشیدہ • عبارت کے پیشِ نظریہ اعتراض کرتے ہیں کہ:

0

مولانا قاضی صاحب حضرت علی المرتضی و النیم کی خلافت کونص قرآنی قرار دیتے ہیں۔"لطف کی بات ہیں مگرا بنی کتاب علمی محاسبہ ص ۱۳ اپر یوں گوہرافشانی کرتے ہیں:"لطف کی بات ہیہ ہے کہ ہر دو ثالثوں نے النے (کھلی چٹھی حاشیہ ص ۱۳)
نیز لکھتے ہیں کہ:

اب قاضی صاحب ہی انصاف سے بتا ئیں کہ حضرت معاویہ دلائٹؤنے نے حکم قرآ ن کی مخالفت کی یا نہیں اور بیاجتہا دی خطا کی کوئی تتم ہے۔ (ایضاً ص۱۱)۔ الجواب: میں نے خارجی فتنہ حصہ اوّل میں جاروں خلفائے راشدین کی خلافت کو آیت استخلاف اور آیت تمکین کی نص سے ثابت کیا ہے لیکن اس سے مراد عبارت النص نہیں بلکہ اقتضاء النص ہے۔اور مشاجرات صحابہ رٹنائٹٹم کے دوران کسی کوعلم نہ تھا کہ باقتضاء النص حضرت على المرتضلي والنينة چوتھے موعودہ خلیفہ راشد ہیں۔ کیونکہ بیراحمال تھا کہ کوئی اور صحابی مراد ہو۔اسی لیے فریق ٹانی نے اپنے اجتہاد کی بنا پر آپ کی مخالفت کی اور اُس وقت اس كونصِ قرآنی كی مخالفت نہیں كہہ سكتے تھے لیكن حضرت علی المرتضی الثانیُ کے دورِخلافت کے بعد میہ ثابت ہوا کہ: باقتضاء النص حضرت علی شائیُّؤی چوتھے درجہ پر قز آن کی موعودہ خلافت کا مصداق تھے۔ کیونکہ وعدہ خلافت مہاجرین صحابہ ٹنکائٹیئم سے تھا۔ اور مہاجرین صحابہ رہ کانٹی میں سے خلفائے ثلثہ کے بعد سوائے حضرت علی المرتضی دی کُٹی کے کسی صحابی کو خلافت نہیں ملی۔ اسی بنا پر بعد میں اہل السنّت والجماعت کا اس عقیدہ پر اجماع ہوگیا کہ قر آن کے موعودہ خلفاء صرف یہی جار ہیں۔اور چونکہ حضرت معاویہ ڈٹاٹٹؤ کی طرف سے عبارت النص كى مخالفت نہيں ہوئى اس ليے اہل السنّت والجماعت نے بيمسلك اختيار كيا كه حضرت معاويه بناتفيُّهُ وغيره صحابه كرام بنحالتهُم سے اجتہا دی خطاء كا صدور ہوا ہے۔ اور مولا نا لعل شاہ صاحب بخاری بھی حضرت معاویہ رہائٹۂ کو حقیقتاً باطل پر قرار دینے کے باوجودان کی اجتهادی خطاء تتلیم کررہے ہیں اور مولوی مہر حسین صاحب اُن سے نہیں پوچھتے کہ حضرت سیاجتهادی خطاکی کوئی قتم ہے؟ یہاں بیلوظرے کہ جواعتراض یہاں مولوی مہر حسین شاہ صاحب کررہے ہیں یہی اعتراض شیعہ علماء حضرت معاویہ ڈٹاٹیڈ پر کرتے ہیں چنانچہ ایک شیعہ مجتہد مولوی محمر حسین ڈھکو (سرگودھا) لکھتے ہیں:

یہ بھی تو ملحوظ رکھنا چاہیے کہ اجتہاد کامل ومقام کیا ہے؟ باا تفاق تمام اہل اسلام اجہاد وہاں ہوتا ہے جہاں قرآن وحدیث کی کوئی صریح وصحیح نص موجود نہ ہو اور جہاں نص موجود ہے وہاں خدا ورسول کے تھم کے بالمقابل اگر کوئی شخص اجتہاد کرے گاتواس کا اجتہاد باطل اور نا جائز سمجھا جائے گا۔ الح

( تجليات صدافت بحواب آفاب بدايت ص٥٥٥)

ڈھکوصاحب کے جواب میں ہمارا یہی مطالبہ ہے کہ پہلے قرآن مجید کی کسی آیت سے بطور عبارت النص حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ کی خلافت بلکہ خلافت بلافصل ثابت کریں پھرہم مان لیں گے کہ اللہ تعالیٰ کے حکم صریح کے مقابلہ میں اجتہاد جائز نہ تھا۔

كياد هكوتحريف قرآن كے قائل ہيں؟

اس کے جواب میں ڈھکوصاحب یہی کہہ سکتے ہیں کہ حضرت علی المرتضی ڈاٹنڈ کے متعلق نص صرح موجود تھی لیکن اصحاب نے اس کو قرآن میں درج نہیں کیا۔ چنانچہ اس اعتراض کا جواب دیتے ہوئے کہ اگر مسئلہ امامت اس قدر اہم تھا کہ جتنا شیعہ حضرات خیال کرتے ہیں تو خدا وند عالم نے ائمہ کے اسائے گرافی صراحناً قرآن میں کیوں نہ ذکر گردیے تا کہ مسلمانوں کا اس مسئلے میں اختلاف ختم ہو یا تا۔ لکھتے ہیں:

علی اور تحقیقی جواب ہے ہے کہ فریقین کی بعض روایات کے مطابق ائمہ اطہار علیقا کے اسائے گرامی قرآن مجید میں موجود تھے مگر جمع قرآن کے وقت انہیں نظرانداز کردیا گیا۔ چنانچہ ہماری تفسیر صافی ص۹ مقدمہ ششم طبع ایران محوالہ تفسیر عیاشی حضرت امام جعفر صادق سے مروی ہے۔ لو قوئ القوآن کھا

انزل لا لَفَيْتُمُونَا فِيهِ مُسَمِّينَ "الرقرآن كواس طرح بره ها جاتا جس طرح وه نازل مواتفاتوتم اس ميس بمين نام بنام موجود بإتے-"

(اثبات الامامت ١٣١٣ ناشرمكتبة السطين كوث فريدسر كودها)

شاباش! مجتهد ہوں تو ایسے کہ حضرت علی المرتضلی ڈٹاٹٹؤ کی خلافت و امامت ثابت کرنے کے لیے قرآن میں تحریف وتبدیلی مان لی۔العیاذ بالله

(ب) عالبًا مولوی مہر حسین شاہ صاحب کا بھی یہی عقیدہ ہوگا کہ حضرت ابو بکر صدیق، حضرت علی المرتضی ڈاٹیئ قرآن کے موجودہ خلفاء ہیں لیکن اگر کوئی شخص بیاعتراض کرے کہ اگر حضرت صدیق اکبر کی خلافت قرآن کی موجودہ ہے اور آپ باقتضاء النص خلیفہ اول ہیں تو پھر ثقیفہ بنی ساعدہ میں خلافت کے متعلق صحابہ نے مشورہ کیوں کیا اور ان میں باہمی اختلاف رائے کیوں ہوا تھا۔ پھر حضرت عمر فاروق نے اپنے بعد خلافت کا مسئلہ مل کرنے کے لیے چھاصحاب کی شور کی کیوں قائم کی تھی۔ تو آپ کیا جواب دیں گے؟ یہی جواب ہوگا کہ ان حضرات کی حیات کیوں قائم کی موجودہ خلافت کا مسئلہ مل کرنے کے لیے چھاصحاب کی شور کی میں کیوں قائم کی تھی۔ تو آپ کیا جواب دیں گے؟ یہی جواب ہوگا کہ ان حضرات کی حیات میں کسی کی قطعی طور پر بیمعلوم نہ تھا کہ وہی قرآن کی موجودہ خلافت کا مصداق ہیں۔

سنديلوي صاحب كامعامله

مولانا محراکی صاحب سندیلوی چونکہ چاروں خلفائے راشدین کو آیت استخلاف
اور آیت تمکین کا مصداق قرار دیتے ہیں لیکن اس کے باوجود حضرت معاویہ ڈٹائنو کی احتہادی خطا بھی نہیں سلیم کرتے بلکہ آپ کی ذات کو اقرب الی الحق قرار دیتے ہیں۔
اس لیے ان پر اتمام جحت کے لیے ہیں نے کئی مقامات پر لکھا ہے کہ اب جب آپ حضرت علی الرتضٰی کوقر آن کا چوتھا خلیفہ موعود مانتے ہیں تو پھر حضرت معاوید کی اجتہادی خطا کیوں نہیں سلیم کرتے میری کتاب خارجی فتنہ حصہ اول کا مجحث یہی ہے۔اگر مولوی مہر حسین شاہ صاحب اس علمی بحث کو سمجھنے کی اہلیت نہیں رکھتے تو پھر اس میں دخل کیوں مہر حسین شاہ صاحب اس علمی بحث کو سمجھنے کی اہلیت نہیں رکھتے تو پھر اس میں دخل کیوں

دیتے ہیں ۔ خواہ تخواہ یا نجوال سوار بننے سے کیا حاصل؟

حضرت معاويه رفاعنه مجتهدته

میں نے مولا نالعل شاہ صاحب پراعتراض کرتے ہوئے لکھا ہے کہ:

یہ بات بھی عجیب ہے کہ جب حضرت معاویہ رٹاٹیڈ کے اختلاف کو (خواہ جنگ و
قال کی صورت میں ہوا) اجتہادی خطا قرار دیدیا تو پھریہ کہنا کیونکر درست ہے
کہ صلح کے بعد ان کی عدالت برقرار ہوگئ۔ حضرت معاویہ رٹاٹیڈ پہلے بھی عادل
سے کیونکہ مجہد سے اور مجہد کوغیر عادل نہیں قرار دیا جاسکتا۔

اس کے جواب میں مولوی مہر حسین شاہ صاحب لکھتے ہیں:

اس کے جواب میں مولوی مہر حسین شاہ صاحب لکھتے ہیں:

اس بات سے قطع نظر کہ حضرت معاویہ رٹائٹؤ درجہ اجتہاد پر فائز ہے بھی یانہیں جیسا کہ امام اہل سنت حضرت شاہ عبد العزیز محدث دہلوی نے فناوی عزیزی میں تصریح کہ امام اہل سنت حضرت شاہ عبد العزیز محدث دہلوی نے فناوی عزیزی میں تصریح کی ہے کہ حضرت معاویہ رٹائٹؤ درجہ اجتہاد کونہیں پہنچے تھے الخ (کھلی چٹھی ص)

کی ہے کہ حضرت معاویہ ڈلائٹؤ درجہ اجتہاد کونہیں پہنچے تھے الخ (کھلی چھی ص2)

الجواب ① فقاوئی کی عبارت سے حضرت معاویہ ڈلاٹٹؤ کے مجتہد ہونے کی بالکل
نفی نہیں ہوتی بلکہ اس میں مجتہدین صحابہ کے مراتب بیان کیے ہیں چنانچے لکھا ہے:

جن صحابہ کرام کو مرتبہ اجتہاد کا حضور آئخضرت مظافیؤ کے دور میں حاصل نہ ہوا تھا

بن عجابہ ترام ومر تبہ اجتہاد کا تصورا مصرت مخافیری کے دورین حاصل نہ ہوا تھا ایسے صحابہ ترام کے اجتہاد کی نفی کرنا درست ہے اور آنخضرت مخافیلی نے حضرت معاویہ وہائی کے سی مسئلہ اجتہادیہ کی تصدیق نہیں فرمائی ہے تا کہ اجتہادان کا مفتی بہ ہوسکے اور جس نے حضرت معاویہ وہائی کو مجتہد کہا تو اس نے بھی درست کہا۔ اس واسطے کہ حضرت معاویہ وہائی نے اخیر عمر میں احادیث کثیرہ دیگر صحابہ کبار سے سین اور اس وجہ سے بعض مسائل فقہ میں وخل دیتے تھے اور یہی مراد ہے حضرت این عباس وہائی فقہ میں وخل دیتے تھے اور یہی مراد ہے حضرت این عباس وہائی فقہ میں وخل دیتے تھے اور یہی مراد ہے حضرت این عباس وہائی فقہ میں وخل دیتے تھے اور یہی مراد ہے حضرت این عباس وہائی فقہ میں وخل دیتے تھے اور یہی مراد ہے حضرت این عباس وہائی کہ انہ فقیہ الخ (فادی عزیزی مترجم ص ۲۱۸)

ا فناوی عزیزی کے الحاقیات کے متعلق پہلے بھی عرض کردیا ہے اور بیعبارت بھی

حضرت شاه عبدالعزيز محدث جيسے محقق كي نہيں ہوسكتی۔

(ب) جب مندرجه عبارت میں برلکھا ہے کہ:

جس نے حضرت معاویہ رہائیڈ کومجہز کہا تو اس نے بھی درست کہا الخ تو مولوی مہر حسین شاہ صاحب نے فناوی عزیزی کی بیرعبارت کیوں نہیں لکھی۔ کیا ہے کمی خیانت نہیں ہے۔

ﷺ مختیج بخاری میں ہے کہ حضرت عبداللہ بن عباس نٹاٹٹؤ نے فر مایاانہ فقیہ (باب ذکر معاویہ) بعنی حضرت معاویہ نٹاٹٹؤ فقیہ ہیں۔

حضرت عبداللہ بن عباس رہائی کون ہیں اس کے متعلق بخاری شریف میں ہے کہ حضرت ابن عباس رہائی کون ہیں ہے کہ حضرت ابن عباس رہائی فر ماتے ہیں:

اورایک روایت میں ہے:

اللهم علمه الكتب الالتداس كوائن كتاب يعنى قرآن كاعلم عطافر ما ـ حافظ ابن حجر عينية لكصة بين كه حضرت عبدالله بن عمر والثينان فرمايا:

هوا علم الناس بما انزل الله على محمدٍ لينى حضرت ابن عباس والتُّوا الله على محمدٍ لينى حضرت ابن عباس والتُّوا الله على الله على ما الله على حصر الله عباس والتُّوا الله على الله على الله على الله عبير الله على الله عبير الله عب

اور حضرت عبدالله بن مسعود والنفؤنة نے آپ كوتر جمان القرآن فرمایا ہے۔

(فتح البارى شرح البخارى جلد يص 24)

فرمائے۔ حمر امت ترجمان القرآن حضرت عبداللہ بن عباس ڈالٹؤئو حضرت معاویہ ڈالٹؤ کو فقیہ (مجہد) فرمارہ ہیں لیکن مولوی مہر حسین شاہ صاحب ان کے فقیہ و مجہد ہونے کا انکار کرتے ہیں اور طرفہ رہے کہ وہ اپنے شنخ مولا نالعل شاہ بخاری کو فقیہ قرار

رية بين- چنانچه لکھتے ہيں:

''ادهرسیدی ومرشدی فقیه الامت ترجمان امل سنت حضرت علامه سیدلعل شاه صاحب بخاری مدخله العالیٰ''

ير لكهة بين:

''راقم آثم کو حضرت بخاری مدخله کی ذات گرامی سے والہانه عقیدت اور لگاؤ ہے۔'' (خصائص نسائی مترجم ،عرض ناشرص۲)

کیا عجیب محبت ہے۔ مولا نالعل شاہ صاحب تو محبوب بھی ہوں اور فقیہ بھی ۔ لیکن ایک صحابی رسول حضرت معاویہ ڈاٹٹئڈ نامحبوب ہوں اور نہ فقیہ ہے بیوخت عقل زجیرت کہ ایں چہ بو العجبیت

﴿ مولوی مهر حسین شاہ صاحب یہاں اپنے مجتہد مولا نالعل شاہ صاحب کی تقلید کو بھی جواب دے گئے ہیں حالا نکہ مولا نا بخاری صاحب حضرت معاویہ رہائے ہی جہتہ ہونے کے بیں حالا نکہ مولا نا بخاری صاحب حضرت معاویہ رہائے گئے ہیں حالا نکہ مولا نا بخاری صاحب حضرت معاویہ رہائے گئے ہیں :

ایک دوسری روایت میں حضرت ابن عباس را گانتی کا قول مروی ہے کہ
''انه فقیه۔''' فقیہ بعنی مجہد ہیں۔' (صحیح بخاری ج اص ۵۳۱)
چونکہ فقہاء صحابہ کی شان نسبتاً بلند ہے اس لیے حضرت معاویہ را گانتی بقول ابن عباس را گانتی رفع الشان صحابی ہیں۔(استخلاف یزید ص ۱۱۳)۔

ایک شیعه مجهر

شیعہ مجہدمولوی محرحسین صاحب ڈھکو (سرگودھانے) بھی فناوی عزیزی کی یہی عبارت حضرت معاویہ ہلائیڈ کے مجہدنہ ہونے کے ثبوت میں پیش کی ہے۔ چنانچہ بعنوان ''معاویہ مجہدنہ بیں ہے'' لکھاہے:

باقی رہی اس بات کی تحقیق کہ معاویہ مجتهد ہے یا نہیں؟ سو مخفی ندر ہے کہ برادران

الم سنت کے تمام محققین کااس بات پراتفاق ہے کہ معاویہ ڈاٹٹو ہم ہر نہیں ہے'۔

﴿ شاہ عبدالعزیز فقاو کی عزیز ی جلداوّل ص اواپر معاویہ وغیرہ کے متعلق لکھتے ہیں:

لیس ہر کہ اجتہاد ایشان رافعی کند درست است زیرا کہ در حضور آنخضرت مَاٹیڈِ اِ ایشاں را آں مرتبہ حاصل نبود۔ آنخضرت مَاٹیڈِ اُ در ہی مسئلہ برصحت اجتہاد کم فعی کرتا فرمودہ اند تا اجتہاد ایشاں معتبر ومفتی بہتو اند شد۔ یعنی جوان کے اجتہاد کی ففی کرتا ہے وہ درست کرتا ہے کیونکہ ان کو آنخضرت مُاٹیڈِ کے حضور میں اجتہاد کا درجہ حاصل نہ تھا اور نہ ہی آنخضرت مُاٹیڈِ نے بھی ان کے کسی اجتہاد کی تصدیق فرمائی حاصل نہ تھا اور نہ ہی آنخضرت مُاٹیڈِ نے بھی ان کے کسی اجتہاد کی تصدیق فرمائی محقی تا کہ ان کا اجتہاد معتبر ومفتیٰ بہتو سکے۔ الخ (تجلیات صدافت ہی ۱۹۸۸)۔

الجواب: ﴿ جَہَد وُ هکو صاحب نے یہاں صری محجود کھا ہے کہ: '' اہل سنت حضرت کتام محققین کا اس پر اتفاق ہے کہ معاویہ جہتر نہیں ہے' حالانکہ جمہور اہل سنت حضرت

معاویہ ٹاٹٹؤ کو مجہد قرار دیتے ہیں اور بخاری شریف میں تصریح ہے کہ حضرت عبداللہ بن

عباس ڈائٹو نے آپ کوفقیہ (یعنی مجہد) قرار دیا ہے۔

﴿ وَهَو صاحب نے بھی مولوی مہر حین شاہ صاحب کی طرح مابعد کی عبارت فقاو کی عزیزی کی نہیں لکھی جس ہے آپ کا مجہد ہونا ثابت ہوتا ہے یعنی: ''اور جس نے مصرت معاویہ ڈائٹو کو مجہد کہا تو اس نے بھی درست کہا ''الخ اور وُھکو صاحب اپنی تصانیف میں اس قتم کی علمی خیانتوں کا ارتکاب کرتے رہتے ہیں ۔لیکن وہ تو اپنے نہ ہی عقیدہ تقیہ کی بنا پر اس کا ثواب حاصل کرتے ہیں ۔ کیا مولوی مہر حین شاہ صاحب بھی اس فتم کا ثواب حاصل کرنا چاہتے ہیں؟ علاوہ ازیں یہ بھی ملحوظ رہے کہ وُھکو صاحب بھی اس معاویہ وُلٹو کو تو مجہد تربین مانتے جو حضور خاتم النہین کی صحبت سے فیض یاب ہوئے ہیں معاویہ وُلٹو کو تو مجہد قرار دیتے ہیں۔ چنا نجہا پی کتاب اثبات الامامت کے آخر میں انہوں نے عراق کے چند بڑے بڑے جہد میں شیعہ کی تحریوں کاعکس شاکع کیا ہے جس انہوں نے عراق کے چند بڑے بڑے جہد میں شیعہ کی تحریوں کاعکس شاکع کیا ہے جس میں انہوں نے وُھکو صاحب کو اجازت اجتہاد کی سندعطا فر مائی ہے۔

ببیل تفاوت راه از کجا است تابکجا

حضرت معاويه رنائني جليل القدر صحابي مين

میں نے کتاب خارجی فتنہ حصہ اول ۳۲۴ پر حضرت امیر معاویہ زلافۂ کوایک جلیل القدر صحابی لکھا ہے۔لیکن مولوی مہر حسین شاہ صاحب ان الفاظ سے بھی نالاں ہیں۔ جنانچہ لکھتے ہیں: 1

ججۃ الاسلام مولانا محمد قاسم نا نوتویؒ فرماتے ہیں''اور پھرہم امیر معاویہ ڈاٹٹو کوجلیل القدر صحابہ میں شارنہیں کرتے ہیں' (شہادت امام حسین اور کرداریزید ص ۷۸) اور خود قاضی صاحب نے بھی حضرت معاویہ ڈاٹٹو کو تیسرے درجے کا صحابی قرار دیا ہے۔ (خارجی فتنہ، حاشیہ کھلی چھی ص ۳)

الجواب: ﴿ رفعت اورجلالت قدراضا فی امور ہیں: حضرت نا نوتوی قدس سرہ کی مراد سے ہے آپ کی رفعت وعظمت خلفائے راشدین وغیرہ صحابہ کرام کے برابر نہیں جو افضل واولیٰ پرعمل کرنے کی کوشش کرتے ہیں اوران کوترک اولیٰ پر بھی افسوس ہوتا ہے اور اسی بنا پر کہا جا تا ہے: حسنات الابوار سیئات المقربین یعنی ابرار کی نیکیاں مقربین کے لیے گناہ سمجھے جاتے ہیں اور خود حضرت نا نوتوی بھی حضرت معاویہ راہ ہو کی طرف سے صحابہ کرام کوچھوڑ کریز یدکو خلیفہ بنانے کی توجیہہ یہی پیش کررہے ہیں کہ:

افضل کا خلیفہ بنانا افضل ہے نہ کہ واجب کیکن اتنی بات کے باعث ترک افضل کا ان پر گناہ نہیں تھو پا جاسکتا کہ امیر معاویہ رڈاٹیڈ کے ساتھ گالم گلوچ ہے ہم پیش آئیں۔ اور پھر ہم امیر معاویہ رڈاٹیڈ کوجلیل القدر صحابہ میں شارنہیں کرتے کہ افضل و اولی کو ترک کرنے کے باعث ان جیسے معاملات میں ہم ان کی طرف سے معذرت پیش کریں۔ (شہادت امام حیین وکرداریزیوں ۵۸)

(ب) حضرت مولانانانوتوی ایشاندی ایک دوسرے مقام پر لکھتے ہیں۔

اور حضرت امير معاويه خلافيُّهُ ال بات ميں نه خليفه راشد ہيں نه نا خلف ہيں۔ ہاں فضیلت صحبت اور بزرگی صحابیت اور اخوت ام المومنین ام حبیبه را النوشی کی ان کو حاصل تھی اور اس لیے سب کے واجب التعظیم ہیں جو برا کہے وہ اپنی عاقبت کھوتا ہے۔ کیونکہ خداوند کریم تمام صحابہ کی نسبت فرماتا ہے یَوُمَ لَایُخُوی اللّٰہ النَّبِيّ وَ الَّذِيْنَ امَنُوا مَعَهُ جَسَ كَا حَاصَلَ بِيهِ مَهِ كَهُ قَيَامِت كِ وَنِ اللَّهُ تَعَالَىٰ رسول الله سَلَا لِيَا كَا سَاتِهِ المِمانِ لا نے والوں كورسوانه كرے گا۔سوجوكوئى اس يرجھى ان کورسوا کرنا جاہے وہ خدا کا مقابل ہے۔ہم کوتو اب یہی لازم ہے کہ ان کی عیب چینی نه کریں اور یوں مجھیں که حضرت امیر علیقا اور امیر معاویہ وغیرہ صحابہ شکائٹیم میں اگر باہم کچھ مناقشہ ہوا بھی تو وہ ایسا ہی تھا جیسا مویٰ اور ہارون اور حضرت یوسف اور ان کے بھائیوں اور حضرت موی اور خضر میں پیجھٹڑ ہے قضیے ہوئے۔ بيرسب قصے، كلام الله ميں مذكور ہيں انكار كى گنجائش نہيں ورندا ہے حضرات شيعہ! خوف کفر ہے۔ پھر بھی کو بزرگ سمجھنالازم ہے۔الخ (اجوبہ اربعین ص ۱۸۸)

مولوی مہر حسین شاہ صاحب فرمائے! جب حضرت معاویہ بڑاٹیؤ حضرت نا نوتو ی بڑالڈ کے نزدیک واجب التعظیم ہیں اور حسب نقاضائے قرآنی آپ سجی دوسر بے صحابہ کے ساتھ نجات یافتہ ہوں گے۔اور نبوت کے بعد شرف صحابیت رحمۃ للعالمین سب سے بڑا شرف ہے تو پھر حضرت معاویہ ڈاٹیؤ کیوں نہ جلیل القدر ہوں گے۔

﴿ مَيْنَ فَيْ وَصَارِتَ مَعَاوِيهِ وَلِنَّاتُواْ كُوتِيسِ وَرجِهِ مِينَ شَارِكِيا ہے تو يہ صحابہ كرام كے تفاوت ورجات كى بنا پر ہے۔ كيونكه حب ارشاد ربانى: وَ السَّبِقُونَ الْاَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِيُنَ وَ الْاَنْصَارِ وَ الَّذِينَ اتَّبَعُوهُمُ بِاِحْسَانٍ رَّضِى اللَّهُ عَنْهُمُ وَ رَضُوا الْمُهاجِرِينَ وَ الْالْاَصَارِ وَ الَّذِينَ اتَّبَعُوهُمُ بِاحْسَانٍ رَّضِى اللَّهُ عَنْهُمُ وَ رَضُوا الْمُهاجِرِينَ وَ الْاَنْصَارِ وَ الَّذِينَ اتَّبَعُوهُمُ بِاحْسَانٍ رَّضِى اللَّهُ عَنْهُمُ وَ رَضُوا عَنْهُ (باره دوم ركومَ ٢) طبقات صحابہ كاعتبارے بہلاطبقه مهاجرين كا ہے۔ دوسراانصار كا اور تيسراطبقه دوسرے صحابہ كرام دَى اللَّهُ مَا ہُم جِس كا يه مطلب كيے نكل سكتا ہے كہ حضرت معاويہ دائي بُوى مَن النّهُ مِن ہوں ہے بلكہ انبيائے كرام كے بعد صحابہ كرام ميں ہے سب معاويہ دُائِي كَلُولُ مِن مَن اللّهُ عَلَى اللّهُ مِنْ اللّهِ عَلَيْهُ مَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

ے چھوٹے درج کے صحافی تمام امتوں کے اولیاء سے افضل ہیں اور سب کے لیے واجب التعظیم۔

اورلطف کی بات ہیہ کے مولوی مہر حسین شاہ صاحب کے محبوب پیرومر شداور فقیہ امت برزگ مولا نالعل شاہ بخاری بھی حضرت معاویہ ڈاٹٹؤ کور فیع الشان قرار دے رہے ہیں۔ چنانچے لکھتے ہیں:

''جونکہ فقہائے صحابہ کی شان نسبتاً بلند ہے اس کیے حضرت معاویہ رٹاٹیؤ بقول ابن عباس بٹاٹیؤر فیع الشان صحابی ہیں۔'' (استخلاف یزید ص۱۱۳)

اب مولوی مہر حسین شاہ صاحب اپنے مرشد بخاری صاحب سے ہی پوچھے لیس کہ: جلیل القدر اور رفیع الشان میں کتنا فرق ہے؟

(ب) اورمولانا بخاری موصوف نے یہ جھی تتلیم کرلیا ہے کہ:

حضرت عبداللہ بن مبارک نے ایک سوال کا جواب دیتے ہوئے اس کی (بیعن شرف صحابیت) کی تشریح اس طرح کی ہے کہ: حضرت معاویہ وٹائیڈ جس گھوڑ ہے پر سوار ہوکر حضور منائیڈ کی معیت میں شریک جہاد ہوئے اس گھوڑ ہے کی ٹاپ سے اڑکر جوغبار گھوڑ ہے کے نتھنوں میں داخل ہوا ہے وہ بدر جہا حضرت عمر بن عبدالعزیز سے بہتر ہے۔ ' (تطہیر الجنان صواء) ناھیۃ ذم معاویہ وٹائیڈ صااء البدایہ والنہایہ ج مص ۱۳۹ مکتوبات شخ الاسلام حضرت مدنی مُوالید، ج اص ۲۳۳) اس طرح النہایہ جمی منقول ہے الح (استخلاف بزید ص ۱۱۱)۔

اور بندہ نے بھی اس حکایت کا خارجی فتنہ حصہ اوّل ص۵۰۳ میں ذکر کیا ہے بحوالہ مرقاۃ شرح مشکلوۃ۔''

مولوی مہر حسین شاہ صاحب حضرت امیر معاویہ ڈاٹٹؤ کے لیے جلیل القدر کے الفاظ استعمال کرنے سے بھی چڑتے ہیں۔ آپ کو مجتہدا در عادل بھی نہیں مانتے اور ڈھونڈ ڈھونڈ کر معائب تلاش کرتے ہیں جس سے معلوم ہوتا ہے کہ ان کے دل میں بغضِ معاویہ ڈٹاٹٹؤ کا کوئی مادہ گھسا ہوا ہے۔اور بیا لیک خطرنا ک اور مہلک بیماری ہے۔ان کو صدقِ دل سے تو بہ کرنا جا ہیے۔ اور حضرت معاویہ ڈٹاٹٹؤ کے خلاف کسی فتم کی بے او بی نہیں کرنی جا ہیے۔واللہ الھادی۔

حضرت شاه ولی الله محدث د ہلوی رشالته کا ارشاد

حضرت شاه صاحب قدس سره لكھتے ہیں:

تیسری تنبید - جاننا چاہیے کہ حضرت معاویہ بن سفیان رہائیڈا کیٹ مخص تنے اصحاب رسول اللہ مٹائیڈ میں بڑے صاحب رسول اللہ مٹائیڈ میں بڑے صاحب فضیلت مخص تم بھی ان کے تق میں برگانی نہ کرنا اور ان کی بدگوئی میں مبتلا نہ ہونا ورنہ تم حرام کے مرتکب ہوگئے ۔ الخ (ازالة الحفاء مترجم حصداول ص اے م

اہل سنت پرافتر اء

مولوی مهر حسین شاه صاحب لکھتے ہیں:

مجھے افسوں سے کہنا پڑتا ہے کہ بچھالوگوں نے روافض کی بیروی میں عدالت صحابہ کا ایک اختر اعی عقیدہ وضع کرلیا ہے بلکہ روافض کے بھی کان کترتے ہیں۔ روافض ایک اختر اعی عقیدہ وضع کرلیا ہے بلکہ روافض کے بھی کان کترتے ہیں۔ روافض ائمہ اہل بیت اطہار علیہ وعلی آبا ہا السلام کو معصوم مانے ہیں۔ ان کی تقلید میں بعض لوگ صحابہ کو معصوم مانے ہیں (کھلی چٹھی ص ۱۸)

افسوس کہ شاہ صاحب موصوف نے اس کا کوئی حوالہ نہیں دیا کہ اہل سنت میں سے
کون لوگ صحابہ کرام خوالڈ کے معصوم مانتے ہیں؟ یہ تو افتر ابی معلوم ہوتا ہے۔ کیا آپ کی یہ
مراد ہے کہ اہل سنت مشاجرات صحابہ میں حضرت معاویہ ڈواٹٹو اور آپ کے ساتھ جوصحابہ
کرام تھان کی اجتہادی خطامانتے ہیں؟ اس سے ان کی عصمت کا قول کیسے لازم آتا ہے۔

رب عادل قرار دینے ہے بھی عصمت لازم نہیں آتی ۔ اور اس سلسلہ میں پہلے
حضرت مدنی میں ایس کے ارشاد قال کردیا ہے۔ دوبارہ دیکھ لیس۔ اور لطف یہ ہے کہ وہ خود بھی

صحابہ کرام ڈیکٹیڈ کے لیے معصوم کا لفظ استعال کررہے ہیں خواہ من وجہ ہی کیوں نہ ہو۔ چنانچہ عنوان ہی بہ کھاہے:''روایت حدیث کے معاملہ میں صحابہ معصوم ہیں''۔اور پھرمولانا لعل شاہ صاحب کی عبارت نقل کی ہے کہ:

تمام صحابہ روایت حدیث کے معاملہ میں معصوم ہیں۔ جمداللہ ایک صحابی بھی ایسا نہیں جو بعمد الکذب علی النبی (یعنی جان بوجھ کرنبی کریم منالیہ پر جھوٹ بولے) کی معصیت میں مبتلا ہوا ہو۔ اس لیے امت نے اجتماعی طور پر صحابہ کے اس حق کوتسلیم کرلیا ہے کہ الصحابة کلھم عدول بھی صحابہ راست باز ہیں یعنی روایت حدیث کے سلسلے میں وہ ہماری جرح وتعدیل سے اعلی وارفع ہیں۔ جرح تو خیر بہت دور کی بات ہے وہ بزرگ ہماری تعدیل سے بھی بالاتر ہیں۔ وہ جن کی تعدیل خدا اور رسول نے کردی ہو۔ انہیں معیار تعدیل پر لانا ہی ان کی تو ہیں تعدیل خدا اور رسول نے کردی ہو۔ انہیں معیار تعدیل پر لانا ہی ان کی تو ہیں ہے۔ اعاذنا اللہ منھا۔ (استخلاف بزیر س ۴۸) (کھلی چھی ہے ۱۹)۔

مسکله عصمت انبیاء اور مولوی مهر حسین شاه کا ایک نیاشوشه مولوی مهر حسین شاه صاحب لکھتے ہیں کہ:

عصمت چونکہ انبیاء ﷺ کا خاصہ ہے لہذا اہل السنّت والجماعت انبیاء ﷺ کے ماسواکسی دوسرے انسان کے لیے عصمت کے قائل نہیں تو اس لیے ماننا پڑے گا کہ تمام صحابہ عام زندگی میں معصوم نہ تھے بلکہ بعض صحابہ سے بعض اوقات بقاضائے بشریت بعض گنا ہوں کا صدور بھی ہوا۔ بلکہ حدود وقصاص اور کفارات کی آیات قرآنی کے اولین شئون نزول اور اولین مخاطبین صحابہ ہی ہیں۔ کتب حدیث میں ایسی روایات پائی جاتی ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ تحریم خمر کے بعد جدیث میں ایسی روایات پائی جاتی ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ تحریم خمر کے بعد بھی بعض صحابہ نے شراب نوشی کا ارتکاب کیا تھا اور اسی طرح عہد حیات النبی مُنافیظ میں سرقہ کے واقعات بھی رونما ہوئے اور شجیح بخاری میں حضرت ماعز کا النبی مُنافیظ میں سرقہ کے واقعات بھی رونما ہوئے اور شجیح بخاری میں حضرت ماعز کا

واقعہ مذکور ہے کہ انہوں نے دربار نبوی میں حاضر ہوکر زنا کا اعتراف کیا اور رجم کیے گئے۔اس شراب نوشی ، چوری اور زنا ہے بھی زیادہ علین جرم قذف محصنہ ہے اور بعض جلیل القدر صحابہ اس کی لپیٹ میں آ گئے اور ان پر حد جاری کی گئی ہے۔ خودمولانا قاضی صاحب اس بات کا اعتراف کرتے ہیں کہ: حضرت علی شالٹیّؤ کو معزول کرنا گناہ تھا بلکہ آپ نے اپنی کتاب مذکورہ کے ص۵۰۰ پریہاں تک لکھ دیا ہے کہ: اہل سنت کے عقیدہ میں معصوم انبیائے کرام بیل سے بھی زلت (لغزش) كا صدور ہوجاتا ہے۔'' آپ خود ہى فيصله فرمائيں كه تمام صحابہ عام زندگی میں بھی معصوم اور عاول تھے؟ اگر جواب اثبات میں ہوتو گویا نعوذ باللہ صحابہ شان عدالت میں انبیاء میں اللہ سے بھی بڑھ گئے ہیں۔ہم نے صراحت سے بیہ بات لکھ دی ہے کہ تمام صحابہ کرام روایت حدیث کے بارے میں معصوم ہیں مگر عام زندگی میں صحابہ سے گناہ کا صدور ہوسکتا ہے۔ مگروہ اصرار علی الفاحشہ وقر ارعلی المعصیت سے محفوظ ہیں الخ (کھلی چھی ص۳۰)۔

الجواب: ① بینک اہل السنّت والجماعت کا یہی عقیدہ ہے کہ عصمۃ انبیائے کرام بین کا خاصہ ہے۔ اور غیر نبی کوئی انسان معصوم نہیں ہے۔ اور خلفائے راشدین اور صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم الجمعین بھی معصوم نہیں ہیں۔ تو پھر ان کے خلاف خود مولوی مہر حسین شاہ صاحب نے یہ کیوں لکھا ہے کہ: تمام صحابہ کرام روایت حدیث کے بارہ میں معصوم ہیں۔'' اس وجہ سے تو تمام صحابہ کرام جزوی طور پر انبیائے کرام کی عصمت میں شریک ہوگئے۔ ایں چہ بوالعجی است۔

سیں نے پہلے بھی بیسوال کیا ہے کہ روایت حدیث میں تمام صحابہ کرام زمّائیّرہ کے معصوم ہونے کی آپ کے پاس قرآن وحدیث کی کیا دلیل ہے؟ جب آپ بیلکھ رہے ہیں کہ بعض صحابہ زمّائیرہ نے شراب نوشی، چوری، زنا اور قذف محصنہ کا ارتکاب کیا ہے تو ان صحابہ کوروایت حدیث کے بارے میں کیونکر معصوم قرار دیا جاسکتا ہے۔ کیا شراب نوشی اور

چوری وغیرہ، کبیرہ گناہوں کے باوجودعصمت برقراررہ علتی ہے؟

ق آپ نے جو بہ لکھا ہے کہ: اس لیے ماننا پڑے گا کہ تمام صحابہ ٹھائڈ اُعام زندگی میں معصوم نہ تھے۔'' تو فرما کیں کہ اہل السنّت والجماعت میں ہے کس متندعالم نے بہ لکھا ہے کہ: تمام صحابہ عام زندگی میں معصوم تھے''جس کے جواب کی آپ کو ضرورت پیش آئی ہے؟ اور جس کی بنا پر آپ مجھ ہے سوال کررہے ہیں؟ کیا آپ نے بیہ بات ہوش وحواس کے قائم ہونے کی حالت میں لکھی ہے یا کسی مدہوشی کے عالم میں؟ بحث تو الصحابة کلھم عدول کے تحت ہور ہی ہے لیکن آپ نے ایر بحث مسکلہ: الصحابة کلھم معصومون کا فرض کرلیا ہے کیا آپ عادل اور معصوم میں فرق نہیں سمجھتے ؟

﴿ اگرشاذ و نادرکسی صحابی سے گناہ ہوگیا ہے تو انہوں نے گناہ پراصرار نہیں کیا اور ان کو اللہ تعالیٰ نے خالص تو بہ کی تو فیق عطا فر مادی جیسا کہ حضرت ماعز زلائٹۂ کا واقعہ ہے۔ اور آپ خود بھی یہ کھور ہے ہیں :

تمام صحابہ کرام روایت حدیث کے معاملہ میں عادل ہیں اور عام زندگی میں معصوم نہیں مگر وہ اصرارعلی الفاحشہ وقر ارعلی المعصیة سے محفوظ ہیں اورا گرکسی صحابی سے جفاط میں اورا گرکسی صحابی سے بتقاضائے بشریت کوئی گناہ سرز دہوبھی گیا تو فوراً بتو فیق ایز دی انہیں تو بہ کی تو فیق بھی نصیب ہوگئی۔ (تاکیش (کھلی چھی س ۲۲)

تو پھر آپ ان کے گناہوں کی فہرست کیوں پیش کررہے ہیں؟ ان کے گناہ معاف ہو چکے اور ہر ہرصحا بی کا خاتمہ کامل الا بمان ہونے کی حالت میں ہو چکا اور رب العلمین نے ان کو ٹنگائی کی قر آنی سندعطا فر مادی ہے تو پھر اس انداز تحریر کامبنی کیا ہے؟

@ عدالت صحابہ رٹنائٹیم کے بارے میں شیخ الاسلام والمسلمین حضرت مولا نا سید حسین احمد صاحب مدنی قدس سرہ کا بیار شاد پہلے قتل کر چکا ہوں کہ:

اگر صحابہ رہ کا گذائے سے کوئی گناہ بالقصد ثابت ہوجائے تو وہ آیت مذکورہ اور ان کی محفوظیت مذکورہ کے خلاف نہیں ہے۔ اس لیے کہ عدالت اس ملکہ اور قوت راسخہ کا

نام ہے جو کہ اجتناب عن الکبائر اور عدم اصرار علی الصغائر اور خسیس باتوں کے ترک پر آ مادہ کرتی ہے۔ شاذ و نا در طور پر کسی وفت میں کسی جرم کا سرز د ہوجانا اور پھر نادم ہونا اور رہنا عدالت میں گھنڈت نہیں ڈالٹا۔اور نہ ہی ان کی حفاظت کے منافی ہے الح (مودودی دستوراور عقائد کی حقیقت ص ۵۵)

غیر نبی کے معصوم نہ ہونے کا یہ مطلب نہیں ہے کہ اس سے ضرور گنا ہوں کا صدور ہوتا ہے بلکہ معصوم نہ ہونے کا مطلب ہیہ ہے کہ غیر نبی سے گناہ ہوسکتا ہے خواہ اس سے ساری عمر کوئی گناہ نہ سرز د ہو۔ لیکن انبیاء کرام عیرا ہے گناہ کا صدور ہو ہی نہیں سکتا خواہ صغیرہ ہویا کبیرہ ۔ البتہ اللہ تعالیٰ کی رحمت سے غیر نبی محفوظ ہوسکتا ہے لیکن اس سے گناہ کا صدور ممکن تو ہے خواہ اس کا صدور ہوانہیں ۔ اسلام لانے کے بعد اللہ تعالیٰ نے عموماً صحابہ کرام مخالفہ کو محفوظ رکھا ہے اور بطور شاذ و نا در کسی سے گئاہ کا ارتکاب ہوگیا تو چونکہ انہوں نے اس پر اصرار نہیں کیا اور رحمتِ خداوندی نے ان کو خالص تو بہ کی توفیق عطا فرمادی اس لیے اب ان کومطعون نہیں کیا جاسکتا۔

## شيعه كيا كمت بين؟

اہل السنّت والجماعت کے ضابطہ: الصحابة کلهم عدول کی تردید کرتے ہوئے شیعہ مجتہد مولوی محرصین ڈھکونے لکھا ہے کہ:

اگرتمام صحابہ مجہد ہوتے اور ان کے ہر ہر تول و فعل پر اجتہاد کا اطلاق ہوسکتا تو خود پینے ہر اسلام مُنافِیْنِ اپنے بعض صحابہ پر شری حدود جاری نہ فر ماتے اور نہ قرآن اور وفتر حدیث ان کے کار ہائے زشت کی مذمت سے لبریز ہوتا حالانکہ بعض صحابہ پر قذ ف (تہمت زنالگانے) بعض پر چوری کرنے اور بعض پر شراب خوری وغیرہ جرائم کے سلسلہ میں آنخضرت نے حدود جاری فر مائے ہیں (سرورعزیزی ترجمہ فتاوی عزیزی جاس ۲۴۲۳ وغیرہ) (ملاحظہ وتجلیات صدافت ص ۴۸۳)

(ب) يمي دُهكومجهد لكصة بين:

جماعت صحابہ میں ہرفتم و قماش کے لوگ ہوتے تھے۔ دیندار بھی دنیا دار بھی۔ صالح بھی طالح بھی۔مومن بھی غیرمومن بھی۔عادل بھی ظالم بھی حتی کہ قاتل بھی صافح بھی طالح بھی۔ الغرض اس چند روزہ صحبت میں ان کی بشری کمزوریاں سلب نہیں ہوگئی تھیں کیونکہ

> ہر کہ روئے بہبود نداشت دیدن روئے نبی سود نداشت

الخ (تجليات صدانت ، ١٨٢)

سوال یہ ہے کہ کیا مولوی مہر حسین شاہ صاحب بھی مسلمانوں کے سامنے صحابہ کرام کا بھی نقشہ پیش کرنا جا ہے ہیں؟ باقی رہا ڈھکو صاحب کا تبصرہ تو اس کا تفصیلی جواب تو ان شاء اللہ تعالی مستقل کتاب میں دیا جائے گا۔ یہاں مخضراً بیر عرض ہے کہ پہلے اپنے گریبان میں جھا تک کر دیکھیں کہ امام الائمہ حضرت علی ڈھائٹ کا نقشہ ان کی زوجہ مکرمہ حضرت فاطمۃ الزہراء نے کیا پیش کیا ہے جوشیعوں کے نزدیک معصومہ ہیں۔ چنانچہ شیعہ رئیس احتقلین علامہ باقر مجاسی لکھتے ہیں:

پس حضرت فاطمہ بجانب خانہ برگردید وحضرت امیر انتظار معاودت اومی کشید چوں بمزل شریف قرار گرفت از روئے مصلحت خطابات شجاعانہ درشت باسید اوصیاء نمود کہ ما نند جنین در حم پردہ نشین شدہ وشل خائنان درخانہ گریختہ بعدازاں کہ شجاعانِ دہررا بخاک ہلاک افگندی مغلوب این نامردال گردیدہ (حق الیقین ص ۲۰۴۳ طبع ایران)۔ ترجمہ: پس حضرت فاطمہ گھر میں تشریف فرما ہوئیں تو انہوں نے ازروئے مصلحت بہادرانہ طور پرسیداوصیاء حضرت علی سے بہت سخت باتیں کیس اور فرمایا کہ تو اس بیچ کی طرح پردہ نشین ہوگیا ہے جو مال کے رحم باتیں کیس اور فرمایا کہ تو اس بیچ کی طرح پردہ نشین ہوگیا ہے جو مال کے رحم (بیبید) میں چھیا ہوا ہوتا ہے اور خائنوں کی طرح بھاگ کر گھر میں بیڑھ گیا ہے اور

بعداس کے کہ تونے زمانہ کے پہلوانوں کوموت و ہلاکت کی خاک میں ملایا ہے۔ ان نامردوں کے مقابلہ میں مغلوب ہوگیا ہے۔

اب ڈھکوصاحب ہی بتا ئیں کہ جب آپ کے نزدیک حضرت فاطمۃ الزہرامعصومہ ہیں اور گھرکی بھیدی بھی ہیں ان سے زیادہ حضرت علی ڈاٹٹؤ کوکون بہچان سکتا ہے۔لیکن انہوں نے برملاحضرت علی المرتضٰی ڈاٹٹؤ کو نامرد، بھگوڑے اور دشمنوں کے خوف سے جھپ جانے والا قرار دیا ہے۔ اور معصومہ کا قول ڈھکوصاحب کے نزدیک یقیناً صحیح ہوگا تو کیا ڈھکوصاحب نے نزدیک یقیناً صحیح ہوگا تو کیا ڈھکوصاحب ہے نتیجہ مانے کے لیے تیار ہیں کہ رسول اللہ سُلٹائیڈ کی صحبت میں بیٹھنے والے بلکہ آپ کے بروردہ ایسے ایسے صحافی بھی تھے؟

باتی رہا مولوی مہر حسین شاہ صاحب کا مجھ پر یہ اعتراض کہ میں نے حضرت معاویہ ڈٹاٹیڈ وغیرہ بعض صحابہ ڈٹاٹیڈ کی بہ نسبت کتاب خارجی فتنہ حصہ اول میں گناہ اور نافر مانی کے جواب پہلے دے چکا ہوں کہ چونکہ حضرت معاویہ ڈٹاٹیڈ مجتمد ہیں اس لیے بہ گناہ اور نافر مانی صور تا ہے نہ کہ حقیقتاً اور اس وقت کسی صحابی کو معلوم نہ تھا کہ حضرت علی المرتضلی ڈٹاٹیڈ با قضائے نص قر آئی قر آن کے چوتھے موعودہ خلیفہ راشد ہیں۔

انبيائے كرام كى لغزش

شاہ صاحب موصوف مجھ پراعتراض کرتے ہوئے لکھتے ہیں:
آپ نے اپنی مذکورہ کتاب''خارجی فتن' کے ص ۵۰۰ پرلکھ دیا ہے کہ: اہل سنت
کے نز دیک انبیائے کرام پیسلا ہے بھی لغزش کا صدور ہوسکتا ہے۔'' اورا گرمنگرین
حدیث آپ سے بیسوال کریں کہ جب انبیاء پیسلا ہے بھی لغزش کا صدور ہوسکتا
ہےتو پھران کی بات (حدیث) پر کیونکر کلی اعتبار ہوسکتا ہے۔ (کھلی چھی ص ۲۲)
الجواب ( نیمن نے اپنی کتاب''علمی محاسبہ'' میں مسئلہ عصمت انبیاء پیسلا پر مفصل
الجواب ( نیمن نے اپنی کتاب''معلی محاسبہ'' میں مسئلہ عصمت انبیاء پیسلا پر مفصل
اور مدل بحث لکھ دی ہے جومفتی محمد یوسف صاحب مودودی کی کتاب مولانا مودودی پر

اعتراضات کاعلمی جائزہ'' کے جواب میں ہے اور بیرکتاب ((اورمودودی مذہب) وفاق المدارس العربيه كے نصاب كى امدادى كتب ميں داخل ہے۔ بندہ نے تو اس ميں بتوفيقہ تعالیٰ مسلک اہل انسنت والجماعت کوہی مدلل کیا ہے۔ آپ نے علمی محاسبہ غالبًا پڑھا ہوا ہے۔اس میں تفصیل ہیہ ہے کہ فریضہ رسالت کی ادائیگی میں تو انبیائے کرام میں اللہ سے ادنیٰ ہے ادنی لغزش بھی صادر نہیں ہو علی البتہ اس کے علاوہ ان حضرات سے لغزش کا صدور ہوسکتا ہے کیکن بذر بعیہ وحی اس کی بھی اصلاح کردی جاتی ہے۔کیکن ابوالاعلیٰ مودودی صاحب اس بات کے قائل ہیں کہ فریضہ رسالت کی ادائیگی میں بھی انبیائے کرام میلیا سے لغزش کا صدور ہوسکتا ہے بلکہ ہوا بھی۔ اور بندہ نے ان کے اسی عقیدہ فاسدہ کی اس کتاب میں تر دیدی ہے۔ ہاں پیشیعہ مذہب ہے کہ انبیائے کرام سے لغزش کا بھی صدور نہیں ہوتا اور آپ بھی اس مسکہ میں شیعہ مذہب ہی کی تائید کررہے ہیں۔العیاذ بالله. ا آپ پرلازم تھا کہ انبیائے کرام نیٹھا ہے کسی دائرہ میں بھی لغزش کے صدور نہ ہونے پر کوئی نفتی دلیل پیش کرتے اور اس بات کا حوالہ دیتے کہ بیا ہل السنّت والجماعت کا مسلک ہے؟ قرآن مجید کی بعض آیات میں انبیائے کرام بیٹی کی لغزش کا ذکر ہے (اور لغزش کوئی گناہ بھی نہیں جوعصمت کے منافی ہو) مثلًا:

آيت تريم

قرآن مجيد ميں ہے:

آیاً یُھا النّبِیُّ لِمَ تُحَرِّمُ مَا اَحَلَّ اللّٰهُ لَکَ تَبُتَغِیُ مَرُضَاتَ اَزُوَاجِکَ وَاللّٰهُ غَفُورٌ رَّحِیُم (پارہ ۲۸ سورۃ التحریم رکوع اوّل) ''اے نبی! تو کیوں وَ اللّٰهُ غَفُورٌ رَّحِیُم (پارہ ۲۸ سورۃ التحریم رکوع اوّل) ''اے نبی! تو کیوں حرام کرتا ہے جو حلال کیا اللّٰہ نے جھ پر۔ جا ہتا ہے تو رضا مندی اپنی عورتوں کی اور اللّٰہ بخشنے والا ہے مہر بال ''رترجہ حضرت شاہ عبدالقادر محدث دہلویؓ)۔

علامه عثماني ومثاللة

شخ الاسلام علامہ شبیر احمد صاحب عثمانی رئین اس آیت کے تحت لکھتے ہیں:

حلال کواپنے اوپر حرام کرنے کا مطلب یہ ہے کہ اس چیز کوعقید تا حلال ومباح سمجھتے

ہوئے عہد کرلیا تھا کہ آئندہ اس کواستعال نہ کروں گا۔ایسا کرنا اگر مصلحت صححہ کی بنا

پر ہوتو شرعاً جائز ہے۔ مگر حضور مُنافین کی شان رفیع کے مناسب نہ تھا کہ بعض ازواج

کی خوشنودی کے لیے اس طرح کا اُسوہ قائم کریں جو آئندہ امت کے تق میں شکی کا

موجب ہو۔اس لیے تق تعالی نے متنبہ فرمادیا کہ ازواج کے ساتھ بے شک خوش

اخلاقی برتے کی ضرورت ہے مگر اس حد تک ضرورت نہیں کہ ان کی وجہ ہے ایک

حلال چیز کوا ہے اوپر حرام کر کے تکلیف اٹھا ئیں۔ (علمی محاسبہ ۲۲۳)۔

اس پر بندہ نے بیکھا تھا کہ:

آ تخضرت مَثَاثِينًا كا يفعل ترك اولى ہے ليكن الله تعالىٰ نے اس كوتح بيم حلال سے تعبیر فرمایا۔اس ہے معلوم ہوا کہ انبیائے کرام میں ایک بارے میں قرآن مجید میں جوالفاظ:ظلم، ذنب، ضلال وغيره استعال ہوئے ہيں ان كى بھى حقيقت مرادنہيں بلکہ صورت مراد ہے۔ وہ نہ صغیرہ گناہ ہیں نہ کبیرہ بلکہ انبیائے کرام کی عظمتِ شان كے پیش نظروہ ایك زلت (لیعنی لغزش) اور ترك اولی ہے الخ (ایسنا ۱۳۲۳) زلت لیمنی لغزش کی حقیقت یمی ہے جوعرض کردی گئی ہے۔اب اگر اس کولغزش اور ترک اولی بھی نہ مانیں تو پھر بیسوال ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اس طرح کیوں فرمایا كُهُ 'اے نبی تو كيوں حرام كرتا ہے جوحلال كيا اللہ نے جھے پر۔''باقی رہا ہے كہ منكرين حديث اعتراض کریں گے تو وہ تو قرآن کے ان الفاظ پر بھی اعتراض کر سکتے ہیں کہ رسول الله مَثَالِثَيْنِ نِهِ الله تعالَى كى حلال كرده چيز كواپنے اوپرحرام كرديا تھا۔ كيا اس سے وہ يہ نتيجہ نہیں نکال سکتے کہ العیاذ باللہ رسول الله مَنَّاثِیْمُ کاعمل شرعی جمت نہیں ہے تو ان کو آپ کیا جواب دیں گے؟

#### حضرت نانوتوي

جية الاسلام حضرت مولا نامحمہ قاسم صاحبٌ نانوتوى بانى دارالعلوم ديوبندفر ماتے ہيں:

مجھى بھولے چوكے يا بتقاضائے محبت بھى انبياء عَيِظِلْمْ سے مخالفت ہوجاتى ہے البت عمراً نہيں ہوتى۔ الحاصل گناہ وہ مخالفت ہے جوعمداً ہواور باعث مخالفت اس كى محبت وعظمت نہ ہوئى ہوجس كى مخالفت كرتا ہے۔ اگر بوجہ نسيان يا بوجہ تقاضائے محبت وعظمت مخالفت سرزد ہوجائے تو پھر اس كو گناہ نہيں كہتے بلكہ زلت كہتے ہيں۔ جس كا ترجمہ لغزش ہے۔ الخ (مباحثہ شا بجہان پورس ۲۳)

#### حضرت شاه عبدالعزيز محدث وبلوى وشاللة

حضرت شاه عبدالعزيز صاحب محدث وہلوگ فرماتے ہيں:

اور بیاایا ہے جیسے کوئی راہ گیرراہ جلا جاتا ہے اور اس راہ کے ساتھ پیچر لیا کیچڑ لگی ہو اور اس سے ٹھوکر کھائی یا پاؤں پھسل گیا۔ اسی سبب سے اس کو زلت کہتے ہیں۔ (تحفہا ثناعشریہ مترجم اردوص ۳۰۸)

# علامه على قارى محدث ومثاللة

علامه على قاريٌ محدث حنفي كي شرح فقد اكبر ميں ہے:

وقد كانت منهم اى من بعض الانبياء قبل ظهور مراتب النبوة او بعد ثبوت مناقب الرسالة زلات اى تقصيرات و خطيات اى عشيرات بالنسبته الى حالهم مالهم من على المقامات وسنى الحالات كما وقع لآدم فى اكله من الشجرة على وجه النسيان او ترك العزيمة واختيار الرخصة الخ.

اور بے شک ان (انبیاء) سے بعنی بعض انبیاء سے مراتب نبوت کے ظہور سے ہوئیں بعنی کوتا ہیاں اور پہلے یا مناقب رسالت کے شوت کے بعد لغزشیں ہوئیں بعنی کوتا ہیاں اور

خطائیں افغزشیں برنسبت ان کے بلند مقامات کے اور اعلیٰ حالات کے جیسا کہ حضرت آ دم رہائیؤ سے ان کے درخت سے کھانے کی وجہ سے ہوا ہے بوجہ بھول یا عزیمت کے ترک کرنے اور رخصت کواختیا رکر۔ یہ کے۔ الح

مندرجہ بالاعبارت میں خط کشیرہ الفاظ متن فقہ اکبر کے ہیں جوعموماً امام اعظم حضرت امام ابوحنیفہ عمری اللہ کی تراق سیم میں جا مام اعظم انبیائے کرام بین کی تراق سیم میں جا مام اعظم انبیائے کرام بین کی تراق سیم میں اور اس کی شرح میں حضرت علی قاری محدث حنی اس کا مطلب واضح کررہ ہیں اور زلت ولغزش کا صدور ہونا اہل السنت والجماعت کا عقیدہ قرار دے رہے ہیں۔اب خدا جانے مولوی مہر حسین شاہ صاحب ان عبارات کی کیونکر تر دیدکرتے ہیں؟

## حضرت مجد دالف ثاني ومثاللة

امام ربانی حضرت مجدد الف ثانی قدس سره فرماتے ہیں:

سہو ونسیان برپینمبر جائز است بلکہ واقع الخ ( مکتوبات جلد دوم ص ۱۵ اطبع قدیم مکتوب نمبر ۹۲)۔ ترجمہ ''سہو ونسیان پینمبرعلیہ الصلوٰۃ والسلام پر جائز بلکہ واقع ہے۔''

اس کے بعداس اعتراض کا جواب دیتے ہوئے لکھتے ہیں (جومولوی مہر حسین شاہ صاحب موصوف نے بھی کیا ہے) کہ:

واعتادازاحکام شرعیه برائے چہمرتفع شود زیرا کہ حضرت حق سجانہ وتعالی بوحی قطعی آل سرور راعلیہ وعلی آلہ الصلوۃ والسلام اطلاع برسہو ونسیان اومی فرمودہ وصواب رااز خطاء متمیز ساختہ۔ چہتقریر نبی برخطا مجوز نیست کہ شکزم رفع اعتاد است الخ اور احکام شرعیہ ہے اعتاد اس لیے نبیس اُٹھ سکتا کہ حق تعالی قطعی وی کے ذریعہ آل سرور صلی اللہ علیہ وسلم کوآپ کے سہو ونسیان پراطلاع دے دیتا ہے اور صواب

وخطامیں تمیز کردیتا ہے کیونکہ نبی علیا کا خطار قائم رہنا جا گزیہیں ہے اگے۔
حضرت مجدد صاحب بڑاللہ نے بہاں نبی کریم مظافیۃ کے لیے سہو ونسیان اور خطاکا صدور ہوناتسلیم کرلیا ہے لیکن ساتھ ہی ہے حقیقت بھی بیان کردی ہے کہ سہو ونسیان وغیرہ پر قائم رہنا جا گزنہیں ہے کیونکہ اللہ تعالی بذریعہ وحی قطعی اس کی اصلاح فرمادیتے ہیں۔ کیا اس کے بعد بھی مولوی مہر حسین شاہ صاحب اس عقیدہ اہل السنت والجماعت پر اعتراض کرنے کی جہارت کریں گے؟ ایسا لگتا ہے کہ شاہ صاحب نے ایک نیا شوشہ چھوڑ نا تھا۔
تاکہ نا واقف لوگ شک وشبہ میں بڑجا کیں۔ و اللہ الھادی

شیعہ بھی ترک اولی کے قائل ہو گئے

حضرت آ دم مَالِيَلا) کی عصمت ثابت، کرتے ہوئے شیعہ مجتہدمولوی محمد حسین صاحب و حکو لکھتے ہیں :

آیات لَا تَقُرُبَا هٰذِهِ الشَّجَرُةَ (لِیمَیٰ اَر) ورخت کے قریب نہ جانا) میں جونہی ہے وہ نہی تحریب نہ جانا) میں جونہی ہے وہ نہی تحریبی نتھی بلکہ تنزیبی تھی اور جناب آ دم کا بیا قدام کوئی گناہ وعصیان نہ تھا بلکہ صرف ترک اولی تھا کہ فقط شیطان کے حلفیہ بیان پراکتفا کرلی اور خدائے منان سے حقیقت حال دریافت نہ کی الخ

(تجليات صدافت ص٢٢٠)

اور میں نے بھی انبیائے کرام عیم پالٹی پر لغزش یعنی ترک اولی ہی کی نسبت کی ہے اور حضرت مولا نامحہ قاسم صاحب نا نوتو کی نے بھی لغزش سے مراد ترک اولی ہی لیا ہے جیسا کہ پہلے ان کی عبارت نقل کر چکا ہوں اور شیعہ مجتہد بھی ترک اولی ہی لکھ رہ تو اب مولوی مہر حسین شاہ صاحب ہی بتا کیں کہ ان کے لیے کونساراستہ باقی رہ گیا ہے۔ علمتی دینی بحث میں اتنا عنا دتو نہیں کرنا جا ہے؟ و اللہ الھادی

أنهم سوال

یہاں سوال میہ ہے کہ جب اللہ تعالیٰ نے ان کی تعدیل کردی ہے اور اس وجہ ہے وہ عادل ہیں تو پھر ان کو مطلقاً عادل کیوں نہیں تسلیم کرتے۔ کیا اللہ تعالیٰ نے بی فر مایا ہے کہ روایت حدیث نبوی میں وہ عادل ہیں۔ اور اس کے علاوہ ان کا عادل ہونا ضروری نہیں۔ تعدیل ربانی اور تعدیل نبوی میں شخصیص کے لیے کوئی نص بھی تو پیش کریں؟

اعتراض دوم کی بحث

مولا نالعل شاہ صاحب نے یزید کی ولی عہدی کے سلسلہ میں لکھا ہے: ہمارے مطالعہ کا حاصل ہیہ ہے کہ حضرت معاویہ بناٹنی اس میں مسندِ خلافت پر متمکن ہوکر عنانِ حکومت ہاتھ میں لے لیتے ہیں اور ۴۴ھ میں عصبیت مضر کی پشت پنائی میں اپنے بیٹے کو نامز دکردیتے ہیں اور تادم زیست اس سے زیادہ کسی مسئلہ کو اہم نہیں سمجھا۔ جلیل القدر صحابہ پہلے ہی سیاست سے دستکش ہو چکے تھے۔ مچھ صحابہ اثارتِ فتنہ اور تفریق امت کے اندیشہ سے خاموش ہو گئے لیعض کی آ واز سفک د ماءاورخوزیزی کےخوف سے حلقوم میں اٹک کررہ گئی۔ کچھرؤ سا مناصب کی وجہ سے مجبور تھے۔ بعض کی زبانیس نقرئی مہروں سے داغ دی گئیں اور بعض کی وہن دوزی لقمہ ہائے چرب سے کردی گئی اور بعض کوحرص و آ زنے ابیاا ندها کردیا تھا کہ ملک کے طول وعرض میں رواں دواں اور استحکام ولایت یزید کے لیے کوشال تھے۔ مناصب وعہو دکی خاطر وفود کے وفود ومثق بھیجے جاتے ہیں۔ آخران کی سعی نامشکور بار آور ہوتی ہے اور یزید ابن معاویہ زاین جس کے ہاتھوں امت کی تاہی مقدر ہو چکی تھی بوری امت پر مسلط کردیا جاتا ے ....الخ (استخلاف یزیرس ۱۲۳)

میں نے استخلاف یزید کی منقولہ بالاعبارت پیش کرنے کے بعد لکھا تھا کہ:

صحابہ کرام مخالفہ کے متعلق اتی بات توضیح ہے کہ اٹارتِ فتنہ اور تفریق امت کے اندیشہ سے بزید کی خلافت قبول کر لی۔ لیکن اس کے بعد جوشاہ صاحب موصوف نے تجمرہ کیا ہے اگر اس سے مراد صحابہ کرام ہی کے افراد ہیں تو بیابل سنت کا عقیدہ نہیں ہے۔ شیعیت کی راہ یہیں سے صلتی ہے اور ابوالاعلی مودودی صاحب بھی صحابہ کرام کو تقید سے بالاتر نہ بجھنے کا مطلب یہی لیتے ہیں حالانکہ محققین اہل سنت کے نزدیک تمام صحابہ کرام ورجہ بدرجہ بیتغون فضلا من اللہ و رضوانا کا مصداق ہیں۔ (اس کے برعکس) خارجیوں نے بھی یہی راستہ اختیار کیا ہے وہ خلیفہ راشد حضرت علی المرتضی والتی والتی کے اور اور کی ان کے خلوص و تقوی کو خلیفہ راشد حضرت علی المرتضی والتی کوسیدنا سیدنا کہہ کر ہی ان کے خلوص و تقوی کو محروح کرتے ہیں۔ (بلا حظہ و کتاب خارجی فتنہ حصداق ل ص ۲۲۸ کے حاشیہ پر بندہ نے لکھا تھا کہ:

بہرحال شاہ صاحب موصوف نے حضرت معاویہ رٹاٹنؤ کوجس طریق سے تنقید و مذمت کا ہدف بنایا ہے ناجا ئز ہے۔

میرے اس تبرہ کے جواب میں مولوی مہر حسین شاہ صاحب لکھتے ہیں:
''مولانا قاضی صاحب نے خود بھی اپنی کتاب خارجی فتنہ کے ص ۲۹ ہر اسی
اعتراض کی یوں تقدین کردی ہے کہ: صحابہ کرام کے متعلق اتنی بات توضیح ہے کہ
ا ثارت فتنہ اور تفریق امت کے اندیشہ سے یزید کی خلافت قبول کرلی۔''
قاضی صاحب۔ گستاخی معاف۔ مندرجہ بالاضیح بخاری شریف کی روایت سے
معلوم ہوتا ہے کہ مولانا بخاری کا یہ لکھنا بالکل درست ہے کہ:

' جلیل القدر صحابہ پہلے ہی سیاست سے دست کش ہو چکے تھے اور کچھ صحابہ اثارتِ فتنہ اور تفریق امت کے اندیشہ سے خاموش تھے اور بعض کی آ وازیں سفکِ د ماء اور خونریزی کے خوف سے حلقوم میں اٹک کررہ گئیں۔ کیونکہ حضرت سفکِ د ماء اور خونریزی کے خوف سے حلقوم میں اٹک کررہ گئیں۔ کیونکہ حضرت ابنِ عمر والنی کے دل سے تو یہ بات نکلی کہ میں حضرت معاویہ والنی سے کہہ دوں کہ

خلافت کے حق داروہ ہیں جوتم سے اور تمہارے باپ سے اسلام کی خاطر جنگ کر چکے ہیں مگر خونریزی کے خوف سے بات زبان پر نہ آسکی۔ تو معلوم ہوا کہ حلقوم میں اٹک گئی تھی'' الخ (کھلی چھی ص ۱۷)

الجواب ۞ میرے نزدیک''اثارتِ فتنہ''کا مطلب بیہ ہے کہ بعض صحابہ نے محض اس لیے بزید کی خلافت قبول کرلی کہ عدم بیعت کی وجہ سے جھگڑا بڑھے گا اور حامیانِ بزید اور مخالفین بزید کی خلافت ہوگا۔ بیہ حالات اور مخالفین بزید کی باہمی جنگ کا متیجہ ملک کے لیے زیادہ خطرناک ثابت ہوگا۔ بیہ حالات کے تحت ان کی اپنی اجتہادی رائے تھی جس پر انہوں نے عمل کیا۔لیکن مولا نالعل شاہ صاحب نے جو حضرت عبداللہ بن عمر کے متعلق یہ لکھا ہے کہ:

''بعض کی آوازیں سفکِ دماءاورخوزیزی کےخوف سے حلقوم میں اٹک کررہ گئیں۔'' اس سے بظاہر بیہ مفہوم ہوتا ہے کہ انہوں نے اپنی جان کےخوف سے حق کی بات زبان سے باہر نہ نکالی۔ اگر بخاری صاحب کے نز دیک اس سے مراد بھی اثارت فتنہ کا خوف ہوتا تو اس کا ذکر تو وہ پہلے ان الفاظ میں لکھ چکے تھے کہ:

'' کچھ صحابہ اثارت فتنہ اور تفریق امت کے اندیشہ سے خاموش ہو گئے۔'' اور حضرت عبداللہ بن عمر رٹالٹی بھی انہی صحابہ میں شامل ہیں جو اثارتِ فتنہ سے بچنا چا ہے تھے۔ یہ ''حلقوم میں اٹک کررہ گئیں'' کے الفاظ کیا حضرت عبداللہ ابن عمر رٹالٹیؤ کی تو ہین پرمبنی نہیں ہیں؟

(ب) سیح بخاری (کتاب المغازی - باب غزوۃ الاحزاب) کی زیر بحث روایت حضرت عبداللہ بن عمر زلائن والی خود بندہ نے بھی کتاب خارجی فتنہ حصہ دوم میں پیش کی حضرت عبداللہ بن عمر زلائن والی خود بندہ نے بھی کتاب خارجی فتنہ حصہ دوم میں پیش کی ہے۔ جس سے بید ثابت کرنامقصود ہے کہ جس آزاد کی انتخاب اوریزید کی خلافت پر عمومی رضامندی کا عباسی گروہ ڈھنڈورہ پید رہا ہے بالکل غلط ہے ۔ لیکن میں نے اس شوخی تحریر کاار تکاب نہیں کیا جو بخاری صاحب موصوف نے کیا ہے۔

© حدیث بخاری کے حسب ذیل الفاظ سے ہی ثابت ہوتا ہے کہ حضرت ابن

عمر والني كے گلے میں حق بات اپنے کسی خوف كی وجہ سے اٹک كرنہیں رہ گئ تھی۔ بلكہ وہ اس اجتہادی طرز عمل سے جنت خريد نا چاہتے تھے۔ چنانچہ روایت میں ہے: فذكر ت ما اعد الله لمى فى البحنان پس میں نے ان نعمتوں كا خيال كيا جواللہ نے جنتوں میں تيار كی ہیں اور خاموش رہا ہوں' (استخلاف بزيد ص ۲۹۷)

کاش کہ مولا نالعل شاہ بخاری حضرت عبداللہ بن عمر ڈٹاٹٹؤ کی عظمت شان کو بیہاں ملحوظ رکھتے۔

### حضرت معاويه وخالفين كى صريح توبين

محمود احمد عباسی صاحب نے اپنی کتاب خلافت معاویہ ویزید میں ''خطابت یزید' کے عنوان کے تحت ایک واقعہ لکھا ہے جس میں زیاد کی تقریر پریزید نے تنقید کی ہے۔ ابن کثیر کی البدایہ والنہایہ یہ جلد ۴۸ کی نقل کردہ عربی عبارت کا ترجمہ جوعباسی صاحب نے لکھا ہے حسب ذیل ہے:

یزید نے زیاد کو مخاطب کر کے کہا: اے زیاد اگرتم نے بیسب کیھ کیا ہوتو ہم ہی تو ہیں جنہوں نے تم کو قبیلہ ثقیف کی ولاء تعلق صلیفی رشتہ سے ہٹا کر قریش میں ملایا اور قلم کی گھس گھس گھس اور خدمت کا تب سے منبر حاکم تک پہنچایا اور زیاد فرزند عبید غلام سے حرب بن اُمیہ کے اخلاف میں شامل کرلیا۔ پھر حضرت معاویہ ڈٹاٹیؤ نے بین کریہ ہے اہل اس بیٹھ جاؤتم پر میرے ماں باپ قربان ۔ الح

حضرت معاویہ کے محبوب فرزند نے جسے عباسی صاحب الخطیب الاشدق ثابت کرنا جا ہے ہیں اپنے زور خطابت اور کمال فصاحت و بلاغت میں جہال زیاد کی مٹی پلید کی ہے وہال اپنے شفیق باپ جواسے فداک ابی و امّی کہ کر بلائیں

لیتے ہیں ان کی سیاست کا بھی سارا بھرم کھول کررکھ دیا ہے اور استلحاق زیاد کی ساری حقیقت صرف ایک فقرہ میں طشت از بام کردی مجمود عباسی نے اس فقرہ کی مدح میں پچھ نہیں کہا حالانکہ یہی فقرہ اصل اصیل ہے جوساری عبارت میں محوری حیثیت رکھتا ہے اس فقرہ نے بیرحقیقت واضح کردی کہ زیاد اصل میں عبیدغلام کا فرزند تھا۔حضرت معاویہ والٹیؤئے اس کی نسبت نقل کرکے ابوسفیان کے ساتھ لاحق کردی۔ یزید کی زبانی بھی ہیکہانی معلوم ہوگئی کہ زیاد کو قضیہ استلحاق سے قبل زیاد ابن عبید کے نام سے پکارا جاتا تھا۔حضرت معاویہ زلانٹؤ نے سمجھا کہ بزید جوش میں خدا جانے کیا کچھ کہہ جائے گا اور راز ہائے سربستہ افتثا ہوجا کیں گے فوراً اجلس فداک ابی و امی فرماتے ہیں اور پھر ناراض ہوجاتے ہیں تو اس کی توجیہ سوائے اس کے کیا ہوسکتی ہے کہ یزید نے اس سربستہ راز سے پردہ اٹھادیا تھا۔ہم چھے ہیں کہہ سکتے کہ یزیداس وفت ہوش میں تھایا مدہوش۔مگرہم اس کی حق گوئی کی سوبار فندر کرتے ہیں کہ

> فقیہ مصلحت بیں سے وہ رندبادہ خوار اچھا نکل جاتی ہے جس کے منہ سے سجی بات مستی میں

مقصد بیہ ہے کہ یزید بن معاویہ بھی اس استلحاق کوسیاست ہی سمجھتا تھا۔ ورنہ نسب
کا انتقال ظاہر ہے کہ تاممکن ہے الخ (استخلاف یزیدص۱۵۵)
الجواب: ① روایت میں توبیالفاظ ہیں:

'' پھر حضرت معاویہ بڑائٹؤ نے بیسکر بیٹے سے کہا بس اب بیٹھ جاؤ۔تم پر میرے ماں باپ قربان'۔

لیکن بخاری صاحب نے اس جملہ کو حضرت معاویہ ڈاٹٹؤ کو طعن وتشنیع کا ہدف بنانے کی بنیاد بنالیا۔اورخوب نمک مرچ لگا کر حضرت معاویہ ڈاٹٹؤ کی تضحیک وتحقیر کردی۔ کی بنیاد بنالیا۔اورخوب نمک مرچ لگا کر حضرت معاویہ ڈاٹٹؤ کی تضحیک وتحقیر کردی۔ کی بنیادی صاحب کا جی جا ہے تو حدیث بخاری کو قبول نہ کریں اور جی جا ہے تو یزید

کی بات پر مکمل اعتماد کرلیس جس کووہ فاسق و فاجر ، ظالم اور شرابی وغیرہ قرار دیتے ہیں۔ کہا یہی منصفانہ تحقیق ہے اور حضرت معاویہ ڈٹاٹیڈ پر جار ہانہ حملہ کرنے کے باوجود پھر لکھ رہے ہیں کہ:

'' حضرت معاویہ جُلِیْنِ کی صحابیت اور خاندانی عظمت اس کی متقاضی ہے کہ ان کے ساتھ حسنِ ظن رکھا جائے اور قضیہ استاحاق کو ان کی حق پبندی پر ہی محمول کیا جائے۔ گر ہم دیکھتے ہیں کہ ہم عصر صحابہ بھی جو حضرت معاویہ جلائی کے تقویٰ حق پبندی کے شنا ساتھ ۔ انہوں نے بھی اس استلحاق معاویہ جلائی کیا الح (استخلاف پزید ص۱۳۳)

استلحاق زیاد میں حضرت معاویہ ڈاٹٹؤ اور بعض دوسر نے صحابہ کا اختلاف اجتہاد اُن تھا۔ آپ کو بھی اس کو اجتہادی اختلاف پر ہی محمول کرنا چاہیے تھا۔ کیونکہ آپ حضرت معاویہ ڈاٹٹؤ کو مجتہد سلیم کر چکے ہیں۔لیکن اس کے باوجود آپ بیلکور ہے ہیں کہ:

معاویہ ڈاٹٹؤ کو مجتہد سلیم کر چکے ہیں۔لیکن اس کے باوجود آپ بیلکور ہے ہیں کہ:

(یزید نے) ان کی سیاست کا بھی سارا بھرم کھول کررکھ دیا۔او، آخر میں بیفقرہ چست کرتے ہیں ہے۔

فقیہ مصلحت ہیں ہے وہ رند بادہ خوار اچھا نکل جاتی ہے جس کے منہ سے سچی بات مستی میں انگل جاتی ہے جس کے منہ سے سچی بات مستی میں مولا نالعل شاہ اور ابوالاعلیٰ مودودی صاحب دونوں استلحاق زیاد کے مسکہ میں ہم زبان ہیں چنانچے مودودی صاحب نے لکھا:

"زیاد بن سمیہ کا استلحاق بھی حضرت معاویہ رٹاٹیڈ کے ان افعال میں سے ہے جن میں انہوں نے سیاسی اغراض کے لیے شریعت کے ایک مسلم قاعدے کی خلاف ورزی کی تھی الخ (خلافت وملوکیت طبع اوّل ص ۱۷۵)۔

اسی سلسلے میں زیاد کے متعلق مودودی صاحب لکھتے ہیں: ''جوان ہوکر بیخص اعلیٰ در ہے کا مدبر ہنتظم ، فوجی لیڈر اور غیر معمولی قابلیتوں کا ما لک ثابت ہوا۔ حضرت علی رہ النہ خلافت میں وہ آپ کا زبر دست حامی تھا اور اس نے بڑی اہم خد مات انجام دی تھیں الخ (ایضاص ۱۷۵)
اور مولا نالعل شاہ صاحب بھی زیاد میں یہ جو ہر تشکیم کرتے ہوئے لکھتے ہیں:
ہمیں معلوم نہیں کہ حضرت معاویہ نے کو نسے داعیہ کے تحت یہ اقدام کیا۔ بعض لوگوں کا خیال ہے کہ ان کی سیاست تھی کہ زیاد کو اپنے ساتھ ملالیس کیونکہ وہ اعلیٰ درجہ کا مد براور بے نظیر صلاحیتوں کا حامل تھا۔" (استخلاف پزید سے ۱۲۳۳)

سوال بیہ ہے کہ حضرت علی المرتضلی ڈاٹٹیڈ نے حرامزادہ جاننے کے باوجود زیاد کی اتن قدر شاسی کی تھی کہ اس کو اپنا معاون وسپیہ سالار بنایا تھا؟ یا اس کو حلال زادہ قرار دیتے تھے؟ مافظ ابن حجر عسقلانی محدث نے اس سلسلے میں گواہوں کے نام درج کیے ہیں اور منذر کی بیشہادت نقل کی ہے:

انه سمع علیا اشهدان ابا سفیان قال ذلک النح منذر نے بیشهاوت دی کہ میں نے حضرت علی والٹوئے سے سنا تھا کہ آپ نے فر مایا تھا کہ میں گواہی دیتا ہوں کہ ابوسفیان نے بیکها تھا (کہ زیاد میرابیٹا ہے)۔

(الاصابين تمييز الصحابة جسم ١٩٣١مهم)

اصابہ کی بیکمل عبارت میں نے اپنی کتاب مودودی مذہب میں درج کردی ہے۔ بہرحال بیدمسئلہ اجتہادی ہے اور اجتہادی رائے کی بنا پرحضرت معاویہ ڈٹاٹٹؤ کوآج کل اس طرح مطعون کرنا ہڑی بذھیبی ہے۔

حضرت الوسفيان طالفيُّ كي تو بين

مولا نالعل شاہ بعنوان: '' حضرت ابوسفیان کی داستان' ککھتے ہیں: کہتے ہیں کہ حضرت ابوسفیان ڈاٹٹؤ کی آمد وردت عموماً طائف میں ہوتی تھی۔قبل از اسلام ایک بارا بنی بعض حاجات کے لیے جب طائف آئے تو ابومریم السلولی کے ہاں مہمان ہوئے۔ شراب نوشی کی۔ اپنے اندر قربت مرء ۃ (بیعن عورت)

کے تقاضے کوشدت سے محسوں کیا۔ کہ ایک عرصہ غروبت سے گزرا تھا بیعنی کچھ عرصہ کی عورت کے قریب نہیں ہوئے تھے۔ اپنے میزبان سے تذکرہ کیا تو اس نے کہا ھل لک فی سُمیۃ امر اُۃ عبید آیا سُمیۃ امر اُۃ عبید سے کچھ رغبت ہے کہا ھل لک فی سُمیۃ امر اُۃ عبید سے بی کھر رغبت کے قابل تو نہیں مگر اسے ہی لے آؤ۔ ھاتھا فوقع بھا پس ابوسفیان اُسی کے ساتھ ہمبستر ہوا۔

(تہذیب ابن عساکرج ۵، ۹۰ می تاریخ الاسلام للذهبی ج۲ص ۲۵)۔
ابن خلدون کا بیان آپ بڑھ چکے ہیں کہ وہ اس وقوعہ کے متعلق لکھتے ہیں: فاصا
بھا بنوع من انکحة الجاهلية وہ ایک قسم کا نکاح تھا جو جاہلیت میں رواح پذیر تھا۔
اور دوسرے مؤرخین نکاح کا تذکرہ نہیں کرتے الخ۔

پھر بخاری صاحب نے علامہ ابن خلدون کی توجیہ کا جواب دیا ہے۔علاوہ ازیں وہ خود بھی زمانہ جاہلیت کے مختلف قسم کے نکاحوں کا وجود شلیم کرتے ہیں: خود بھی زمانہ جاہلیت کے مختلف قسم کے نکاحوں کا وجود شلیم کرتے ہیں: اس اشکال کواس طرح حل کیا جاسکتا ہے کہ جاہلیت میں چند قسمیں نکاح کی ایسی

ال احتمال وال حرب ل بیاجا ملما ہے کہ جاہیت یں چلا کی امال کا استفال کا استفال کا استفال کی جو اسلام نے منسوخ کردیں چنانچہ ام المونین حضرت عائشہ زا الله کا کہ روایت سے معلوم ہوتا ہے جس کا تذکرہ تھے بخاری میں ہے اور الاعتصام للشاطبی میں اس کی تفصیل موجود ہے۔ الخ (استخلاف یزید ۱۳۲۱) ۱۳۸۱)

ہم کہتے ہیں کہ حضرت ابوسفیان رٹائٹؤ صحابی ہیں۔ فتح مکہ پر اسلام لائے اور حضور مُٹائٹؤ نے آپ کا اسلام قبول فر مایا اور آپ کے گھر کوامان گاہ قرار دیا۔ اور اسلام وہ عظیم نعمت ہے کہ پہلے سارے گناہ اس سے معاف ہوجاتے ہیں۔ پھر تاریخی روایات، چھانٹ جھانٹ کر حضرت ابوسفیان ڈٹائٹؤ کوزانی اور شرابی ثابت کرنا یہ کوئی اسلامی خدمت اور شرف صحابیت کی یاسداری ہے؟

ستِ على والله كا أر مين حضرت معاويد والله كى توبين

ابوالاعلیٰ مودودی نے خضرت امیر معاویہ ڈٹاٹٹؤ کی خلافت کو مجروح کرنے کے لیے دوسرے مطاعن کے علاوہ یہ بھی لکھا تھا کہ:

ایک اور نہایت مکر وہ بدعت حضرت معاویہ دائی ہے عہد میں یہ شروع ہوئی کہ وہ خود اور ان کے عکم سے ان کے تمام گورز خطبوں میں برسر منبر حضرت علی ڈائیڈیپر، سب وشتم کی بوچھاڑ کرتے تھے حتی کہ مسجد نبوی میں منبر رسول پرعین روضۂ نبوی کے سامنے حضور کے مجبوب ترین عزیز کو گالیاں دی جاتی تھیں اور حضرت علی ڈائیڈ کی اولا داور ان کے قریب ترین رشتہ دار اپنے کا نوں سے یہ گالیاں سنتے سے کی ڈائیڈ کی اولا داور ان کے قریب ترین رشتہ دار اپنے کا نوں سے یہ گالیاں سنتے سے کسی کے مرنے کے بعد ان کو گالیاں دینا شریعت تو در کنار انسانی اخلاق کے محمد کے خطبے کو اس گندگی سے آلودہ کرنا تو دین و مجھی خلاف تھا اور خاص طور پر جمعہ کے خطبے کو اس گندگی سے آلودہ کرنا تو دین و اغلاق کے کاظرے سے تھاؤنا فعل تھا۔'' (خلافت و ملوکیت ص می کاطبع اول)۔

میں نے ''مودودی مذہب میں''مودودی صاحب کی اس عبارت پر مختصر تھرہ کیا ہے اور بعض دوسرے علاء نے بھی جوابات دیے ہیں۔ چنانچہ حضرت مولانا محر تقی صاحب عثانی دام مجدہم (جسٹس سپریم کورٹ پاکتان) نے اپنی کتاب ''حضرت معاویہ ڈاٹٹؤ اور تاریخی حقائق'' میں مودودی صاحب کے اعتر اضات کا حسب ضرورت معاویہ ڈاٹٹؤ کا دفاع ملل جواب دے کررسول اللہ مٹاٹیڈ کا ان جلیل القدر صحابی حضرت معاویہ ڈاٹٹؤ کا دفاع کیا ہے۔ لیکن مولانا لعل شاہ صاحب نے بجائے دفاع کے مودودی صاحب کے اعتر اضات کی تائید کی ہے۔ گویا کہ مودودی صاحب کے اعتر اضات کی تائید کی ہے۔ گویا کہ مودودی صاحب کے اعتر اضات کی تائید کی ہے۔ گویا کہ مودودی صاحب کی کتاب''خلافت و ملوکیت'' متن اعتر اضات کی تائید کی ہے۔ گویا کہ مودودی صاحب کی کتاب'' خلافت و ملوکیت'' متن ہے اور''استخلاف بیزید'' میں حضرت معاویہ ڈاٹٹؤ پر جو تقید و جرح کی ہے یہ اس کی شرح ہے۔ انا للہ و انا الیہ د اجعون .

چنانچے مولانالعل شاہ صاحب بعنوان: انقضائے خلافت راشدہ کی چوتھی دلیل کے تحت لکھتے ہیں: © حضرت معاویہ زلاتھ کے عہد حکومت میں ناصبیت کوفر وغ حاصل ہوا۔اور حضرت علی کرم اللہ وجہہ کو برملا سب وشتم کیا جانے لگا۔ اس سلسلہ میں تاریخ کی مبالغہ آمیز روایات سے صرف نظر کر کے کتب احادیث کی صحیح ترین روایات اور قابلِ اعتادا ہل شخفیق کا خلاصہ درج کیا جاتا ہے۔ملاحظہ ہوشچے بخاری الخ

اس کے بعد مولانالعل شاہ صاحب نے ص ۲۱۷ سے ص ۲۳۰ تک سات روایات پیش کی ہیں۔ جن سے ستِ علی ڈاٹٹؤ ٹا بت کیا ہے۔ اور مولاناتقی صاحب عثانی نے ستِ کا جو مطلب بیان کیا ہے اس کا جواب دیا ہے۔ آخر میں بعنوان'' ایک انو کھا استدلال'' لکھتے ہیں:

جناب تقی صاحب حضرت امیر معاویه رفاتی کی مدافعت وتطهیر میں لکھتے ہیں: اس کے برعکس اس جبتو کے دوران الی متعدد روایات ہمیں ملی ہیں جن ہے بہتہ چلتا ہے کہ حضرت معاویه رفاتی حضرت علی ہے اختلاف کے باوجود ان ما اس قدر احترام کرتے ہے (ان متعدد روایات میں سے ایک روایت یہ ہے) جو تقی صاحب نے دوسر نے نمبر پرذکر کی ہے۔ (انتخلاف بزیدس ۲۳۰)۔

پھرمولانالعل شاہ بخاری نے اس کا توجواب دیا ہے۔ کیکن جناب مولانا محرتقی عثانی نے جو بعض ایسے حوالجات پیش کیے ہیں جن سے صراحثاً ثابت ہوتا ہے کہ حضرت معاویہ رٹائٹؤ حضرت علی المرتضی وٹائٹؤ کے فضائل تسلیم کرتے تھے۔ ان کا کوئی جواب نہیں دیا۔ مثلاً روایت نمبر (۱) حافظ ابن کثر نقل فرماتے ہیں:

لما جاء خبر قتل على إلى معاوية جعل يبكى. فقاله امرأته أتبكيه وقد قاتلته فقال ويجك انك الاتدرين مافقد الناس من الفضل والفقه والعلم (البرايه والنمايين ١٣٠٥)

ترجمہ: جب حضرت معاویہ وٹائٹؤ کو حضرت علی وٹائٹؤ کے قبل ہونے کی خبر ملی تو وہ رونے لگے۔ان کی اہلیہ نے ان سے کہا کہ آپ اب ان کوروتے ہیں حالانکہ زندگی میں ان سے لڑ چکے ہیں۔ حضرت معاویہ رٹائٹونے نے فرمایا تمہیں پہتہیں کہ آج لوگ کتنے علم وفضل اور فقہ سے محروم ہو گئے۔ اس روایت پر تبصرہ کرتے ہوئے مولانا تقی عثانی لکھتے ہیں:

یہاں حضرت معاویہ رہائی کی اہلیہ محتر مدنے بیاعتراض تو کیا کہ اب آپ انہیں کیوں روتے ہیں جبکہ زندگی میں ان سے اڑتے رہے لیکن بنہیں کہا کہ زندگی میں تو آپ ان پر سب وشتم کی ہوچھاڑ کیا کرتے تھے" (حضرت معاویہ اور تاریخی حقائق ص ۲۵)

روایت نمبر ©: علامه ابن اثیر جزریؓ نے حضرت معاویہ ڈٹاٹیؤ کا جوآخری خطبہ نقل کیا ہے اس میں ان کے بیالفاظ بھی موجود ہیں کہ:

لن یایتکم من بعدی الامن انا خیر منه کما ان من قبلی کان خیراً منی. میرے بعدتمهارے پاس (جوخلیفه) بھی آئے گا میں اس سے بہتر ہوں گا جس طرح مجھ سے پہلے جتنے (خلفاء) تھے مجھ سے بہتر تھے۔''

(كالل اين اشرص حم)\_

روایت نمبر (ا): علامه ابن عبدالر "فقل کیا ہے کہ:

ایک مرتبہ حضرت معاویہ رہائی نے بڑے اصرار کے ساتھ ضرار صدائی سے کہا۔
میرے سامنے علی رہائی کے اوصاف بیان کرو۔ ضرار صدائی نے بڑے بلیخ الفاظ
میں حضرت علی رہائی کی غیر معمولی تعریفیں کیں۔ حضرت معاویہ رہائی ہنتے رہے
اور آخر میں روپڑے پھر فرمایا۔ رحمه الله ابنا الحسن رہائی کان والله
کذلک: "اللہ ابوالحن (علی رہائی) پر رحم کرے خداکی فتم وہ ایسے ہی
تھے۔ (الاستیعاب تحت الاصابہ جسم سے سے سے (الاستیعاب تحت الاصابہ جسم سے سے (الاستیعاب تحت الاصابہ جسم سے سے )

روایت نمبر @: نیز حافظ ابن عبدالبر لکھتے ہیں کہ:

حضرت معاویہ بٹاٹیؤ مختلف فقہی مسائل میں حضرت علی بٹاٹیؤ سے خط و کتابت کے ذریعہ معلومات حاصل کیا کرتے تھے۔ چنانچہ جب ان کی وفات کی خبر پینچی تو

حضرت معاوید را النفظ نے فرمایا: ذهب الفقه و العلم بموت ابن ابی طالب "
"ابن الی طالب کی موت سے فقہ اور علم رخصت ہوگئے۔

(الاستيعاب تحت الاصابرج ١٩٥٣)

بیروایات نقل کرنے کے بعد مودودی صاحب کو جواب دیتے ہوئے حضرت مولانا محر تقی عثانی لکھتے ہیں:

غرض اس جبتجو کے دوران جمیں اس قتم کی تو کئی روایات ملیں لیکن کوئی ایک روایت مرض اس جبتجو کے دوران جمیں اس قتم کی تو کئی روایات معاوید روائٹوئؤ (معاذ اللہ) جمی الیمی نبر سے بید پیتہ چلتا ہو کہ حضرت معاوید روائٹوئؤ (معاذ اللہ) خطبوں میں حضرت علی روائٹوئؤ پر سب وشتم کی بوچھاڑ کیا کرتے تھے۔خدا ہی جانتا ہے کہ مولانا مودودی صاحب نے حضرت معاوید روائٹوئؤ پر بیدالزام کس بنیاد پر کس دل سے عائد کیا ہے؟ (حضرت معاوید روائٹوئؤ ورتاریخی حقائق ص۲۶-۲۷)۔

مولا نالعل شاہ بخاری نے مولا ناتقی صاحب عثانی کی مندرجہ چار روایات کا کوئی جواب نہیں دیا۔ جن سے واضح ہوتا ہے کہ حضرت معاویہ رات علی الرتضلی رات خصوص فضائل کوسلیم کرتے تھے تو اس کے بعد کیا کوئی صاحب عقل وانصاف آ دمی ہے کہ سکتا ہے کہ حضرت معاویہ رات خود حضرت علی المرتضلی رات خواب و شتم کرنے تھے یا اس کا دوسروں کو حکم دیتے تھے؟ البتہ روافض ان روایات کا یہ جواب دیں گے کہ حضرت معاویہ رات کا کہ حضرت معاویہ رات کا کہ حضرت معاویہ رات کا میں محاویہ رات کا کہ حضرت معاویہ رات کا کہ حضرت معاویہ رات کی کہ حضرت معاویہ رات منافقانہ ہوتے تھے نہ کہ خاصانہ۔ اب مولوی مہر حسین شاہ معاویہ رات کی بیت کی کہ دور بین نام کس کھانہ میں رکھنا چا۔ تے ہیں؟

مولا نالعل شاه كابيجا تعصب

مولانالعل شاه بخارى لكصة بين:

قارئین کوشاید تعجب ہو کہ حضرت معاویہ رٹاٹٹؤ کے مجالسین و زائر ان حضرت حسن بن علی رٹاٹٹؤ کے متعلق بھی بہی عقیدہ رکھتے تھے۔وہ حسن رٹاٹٹؤ بن علی رٹاٹٹؤ جو جڑا۔ پر پوری قدرت رکھنے کے باوجود محض تحفظ دمآء ملمین کی خاطر خلافت سے وستبردار ہوئے اور عنان حکومت حضرت معاویہ ڈاٹٹوٹ کے ہاتھ میں دے دی تھی۔ البوداؤد کتاب اللباس کی ایک روایت ہماری دعوے کی تصدیق کرتی ہے ملاحظ ہو: عن بحیرة بن خالد قال و فد المقدام بن معد یکرب و عمرو بن الاسد و رجل من بنی اسد معاویه ڈاٹٹوئین ابی سفیان فقال معاویة للمقدام أعلمت ان الحسن بن علی توفی فرجع المقدام فقال فلان أتعدها مصیبة فقال له لم لا اردها مصیبة وقد وضعه رسول الله أتعدها مصیبة فقال له لم لا اردها مصیبة وقد وضعه رسول الله صلی الله علیه وسلم فی حجره فقال هذا منی و حسین من علی فقال الاسدی جمرة اطفاها الله الخ۔

(ابوداؤدجلددوم ص١١٦) (تاريخ الاسلام للذهبي ج عص٢٢٣)

بحيرة بن خالد فرماتے بيں كەمقدام بن معديكرب اور عمر و بن الاسود اور بني اسد كا ایک شخص حفرت معاویه ن النیځ کے پاس گیا۔حضرت معاویه ن النیځ نے مقدام کو کہا كه تجفي بحظم بكر حسن والنورين على والنورون و جا بر حضرت مقدام في انا لله و انا اليه راجعون كها ـ فلال شخص نے سوال كيا۔ آيا تو وفات حسن كو مصيبت مجمتا ہے كہ انا لله كهدر بائے؟ حضرت مقدام نے فرمايا: بال يال يال كيول مصيبت نه مجھول كه آنخضور مَالَيْلِم نے اپني گود ميں لے كر فرمايا۔ يه مجھ سے ہے اور حسین خالفیّۂ علی والفیّۂ سے ہے لیس اس رجل اسدی نے کہا وہ ایک چنگاری تھے جس کو اللہ نے بچھا دیا۔ " .... اس روایت میں راوی نے مسامحت ے کام لیا اور (اتعدها مصیبة) کے سائل اور "جمرة اطفأها الله کے قائل دونول کی پرده پوشی کی کیونکهان کی گفتگو بے انتہا نفرت انگیز تھی۔لیکن آئکھیں بند كرنے سے حقیقیں مستورنہیں ہواكرتیں أتعدها مصیبة كے قائل يقيناً حضرت معاویہ رٹائٹۂ ہیں۔ رجل اسدی کا قول برائے طلب تقرب ورضائے معاویہ تھا

جیہا کہ شراح حدیث نے بیان کیا ہے۔ شاید اس کیے حضرت معاویہ ڈٹاٹھؤنے مرزش نہیں کی شاید وہ یہ سمجھے کہ جب محفل میں سارے شامی ہیں تو اب ظاہر داری کا فائدہ۔

ہر بیشہ گماں مبرکہ خالی ست شاید کہ بینگ خفتہ باشد

حضرت مقدام والنظر بن معد يكرب پراللدكى رحمت ہوكدانہوں نے حق گوئى كاحق ادا كرديا۔ والنظر اس روايت سے معلوم ہوا كه مخفلِ معاويد والنظر كى زيبائش و آرائش كس فتم كے عنادلِ خوش گلوكى نوا شجى سے وابسة تھى۔ليكن بھى بھى مقدام بن معد يكرب جيسے درويش كى تلخ نوائى مجلس كے رنگ كو پھيكا اور افسردہ كرديت بن معد يكرب جيسے درويش كى تلخ نوائى مجلس كے رنگ كو پھيكا اور افسردہ كرديت ہے۔راوى نے رجل اسدى كے نام كا اظہار نہيں كيا ہميں بھى اظہار كى ضرورت نہيں ہم بھى بے نام ليے كہتے ہيں "

جوشقی حسن من علی کو جمرة من نار کہتے ہیں اللہ کی ہو بھٹکار ان پر ہم سوبار کہتے ہیں اللہ کی ہو بھٹکار ان پر ہم سوبار کہتے ہیں

(استخلاف يزيد ص٢٣٢-٢٣٢)

تنجره

مولانالعل شاه صاحب نه نكوره روايت كاباقي حصر نبيل كها جوحب ويل ب قال فقال المقدام اما انا فلا ابرح اليوم حتى اغيظك و أسمعك ماتكره ثم قال يا معاوية ان انا صدقت فصد قنى وان انا كذبت فكذبنى قال افعل. قال فانشدك بالله هل سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم نهى عن لبس الحرير قال نعم. قال فانشدك بالله هل تعلم ان رسول الله صلى الله عليه وسلم نهى عن لبسن جلود السباع والركوب عليها قال نعم. قال فوالله لقد رأيت هذا جلود السباع والركوب عليها قال نعم. قال فوالله لقد رأيت هذا

كله في بيتك يا معاوية فقال معاوية قد علمت انى لم انجومنك يامقدام. قال خالد فامرله معاوية بمالم يا مرلصاجيه وفوض لابنه في المئين ففرقها المقدام على اصحابه قال ولم يعط الاسدى احداً شيئاً مما اخذ فبلغ ذلك معاوية فقال اما المقدام فرجل كريم بسط يده واما الاسدى فرجل حسن الامساك لشيئه.

(ایضاً ابوداؤدج۲،۴۳،۳۱۰ ناشران ایج ایم سعید کمپنی کراچی)\_

عمرو بن عثمان - بقیہ بحیر - خالد سے روایت ہے کہ مقدام بن معدیکر ب اور عمر و بن الاسود اور ایک شخص بنی اسد میں سے جو قنبرین کا رہنے والا تھا۔معاویہ ڈٹاٹٹؤ بن الی سفیان کے باس آئے تو معاویہ را النوز نے کہا مقدام را النوز سے۔ کیاتم کو خبر ہوگئی حسن بن علی ( یعنی حضرت امام حسن) كا انتقال موكيا-مقدام نے يين كر انا لله و انا اليه راجعون كها-اس ميں وه تخص بولا۔ كيا بي جمي تم كوئي مصيبت شمچھ (يعني انا لله و انا اليه راجعون تو مصیبت کے مقام پر پڑھا جاتا ہے) مقدام نے کہا میں کیونکر اس کومصیبت نہ جھوں حالانكه رسول الله مَنْ اللهِ عَنْ إِنَا مَ حَسن وَلا لَيْنَا كُوا بِني كُود مِين بنهايا اور فرمايا بيرميرا بجهر إليعني مجھ پر پڑا ہے کیونکہ امام حسن والنفیا المخضرت مظلیلا کے بہت مشابہ تھے) اور حسین علی ٹٹاٹیڈے نیچے ہیں۔ بین کر اسدی شخص (معاویہ ٹٹاٹیڈے خوش کرنے کے لیے) بولا (معاذ الله) ایک انگارہ تھاجس کواللہ نے بجطادیا۔مقدام نے کہالیکن میں تو آج کے دن بغيرتم کوغصه دلائے ہوئے اور برا بھلا سائے ہوئے نہ رہوں گا۔ پھرکہاا ہے معاویہ اگر میں سے کہوں تو مجھے سچا کہنا اور جو جھوٹ بولوں تو جھوٹا کہنا۔معاویہنے کہا اچھا میں ایبا ہی كرول كا-مقدام نے كہا- بھلافتم خداكى -تم نے آنخضرت مَنْ اللّٰ اللہ عنا ہے آپ منع كرتے تصونا پہننے ہے۔معاویہ نے کہا ہال سنا ہے چرمقدام نے کہا بھلاقتم خداكى تم ا جانتے ہو کہ منع کیا آتخضرت نے زرار لیٹمی کیڑا پہننے سے۔معاویہ نے کہاہاں۔مقدام نے کہا بھلاقتم اللہ کی تم جانتے ہو کہ منع کیا رسول مَثَاثِیَّا نے درندوں کی کھالیں پہننے ہے اور ان پرسوار ہونے سے ۔ معاویہ ڈاٹنؤ نے کہا ہاں۔ مقدام نے کہا پھرفتم خدا کی میں تو تمہارے گھر میں بیسب کچھ دیکھا ہوں۔ معاویہ ڈاٹنؤ نے کہا میں جانتا ہوں کہ تمہارے ہاتھ سے نجات نہ پاؤں گا۔ خالد نے کہا پھر معاویہ ڈاٹنؤ نے حکم کیا۔ مقدام کواتنا مال دینے کا جتنا اور ان کے دوساتھیوں کو نہ دیا۔ اور ان کے بیٹے کا حصہ مقرر کیا، دوسو والوں میں۔ مقدام نے وہ مال اپنے ساتھیوں کو بائٹ دیا اور اسدی نے اپنے مال میں سے کی اکو پچھ نہ دیا۔ یہ خبر معاویہ کو پنجی تو انہوں نے کہا۔ مقدام تو ایک تی شخص ہے جس کا ہاتھ کو لا ہوا ہے اور اسدی اپنی چیز کو اچھی طرح رو کتا ہے۔' (ترجمہ علامہ وحید الزمان۔ ابوداؤد شریف مترجم اردو جلد سوم صلاحی ناشر اسلامی اکادی، کا، اردو بازار لا ہور)۔

# مولا نالعل شال کی سند سے جہالت

مولا نالعل شاہ صاحب بخاری نے اس روایت کی سند اس طرح لکھی ہے۔ عن بحيرة بن خالداورأردوترجمه بهي بيكيائے: "بجيره بن خالد فرماتے ہيں۔ " حالانكه بحيره بن خالداس روایت کی سند میں کوئی راوی نہیں ہے۔اس سند کے تین راوی لیعنی بقیہ۔ بحیرا اور خالد جدا جدا شخصیتوں کے نام ہیں۔ چنانچہ ابوداؤد شریف میں اس روایت کی سندیوں للحل ٢ حدثنا عثمان بن سعيد الحمصى نابقية عن بحير عن خالد (ص٢١٨) يهال إن تينول راويول كى ولديت مذكور نهيل جوحب ذيل ہے۔ بقية أبن ولید۔ بحیر بن سعد۔ خالد بن معدان۔ اور اساء الرجال کی کتابوں میں اس تیسرے راوی خالد کی ولدیت بجائے معدان کے مہران ملحی ہے (ملاحظہ ہو۔ تہذیب التہذیب لحافظ ابن حجر عسقلانی میشند و میزان الاعتدال للذہی کیکن مولانالعل شاہ صاحب نے بحیر بن خالدلکھ کر بحیر کو خالد کا بیٹا بنالیا۔ حالانکہ وہ سعد کا بیٹا ہے۔ اور ترجمہ میں بھی بحیر بن خالد ہی لکھا ہے اس کیے اس کو کتابت کی علظی نہیں کہہ سکتے۔ بیروہی بخاری محماحب ہیں جو پیج بخاری کی روایات پر بھی بلاتامل جرح کردیتے ہیں۔لیکن ابوداؤد کی اس سندکو سمجھ نہیں سکے۔

#### ا مولا نالعل شاه صاحب لکھتے ہیں:

اس روایت میں راوی نے مسامحت سے کام لیا اور أتعدها مصیبة کے سائل اور جمرة اطفاها الله کے قائل دونوں کی پردہ پوشی کی ہے کیونکر ان کی گفتگو بے انتہا نفرت انگیز بھی تھی لیکن آئمیں بند کرنے سے حقیقین مستورنہیں ہوا کرتیں انتہا نفرت انگیز بھی تھی لیکن آئمین جند معاویہ ہیں۔

الجواب () جب آپ اس راوی کو بجائے من گو کے من پوش سمجھتے ہیں تو پھر ایسے راوی کی روایت پر آپ اعتماد کیوں کررہے ہیں؟ اور بالفرض اگر اس نے پر دہ پوشی کی ہے تو آپ کو پر دہ فاش کرنے کی کیا ضرورت پڑی ہے جس کی وجہ ہے آپ یقین سے کہہ رہے ہیں کہ سائل حضرت معاویہ ڈاٹیڈ بی تھے؟ اور ان کی بات کو بلا جھجک انتہائی نفرت انگیز قرار دے رہے ہیں۔ کیا حضرت معادیہ ڈاٹیڈ جیسے رفیع الثان صحابی ڈاٹیڈ کی شخصیت کو مجروح کرنا آپ کے مسلک کا نقاضاہ

﴿ روایت کے زیر بحث الفاظ فقال له فلان أتعدها مصیبة. (پس حضرت مقدام ولائن گوفلاں شخص نے کہا کیا گیا ہے حضرت من ولائن کی وفات کو مصیبت سبجھتے ہیں ) کے تحت محدث العصر حضرت موال خلیل المرصاحب محدث سہار نبور کی لکھتے ہیں :

"ولعله الموجل الاسدى اوغیو الما شاید بیات کہنے والا وہ مرداسدى ہے یا کوئی اور " (بذل المجهو دشرح ابی داؤجا ششم ص ۲۲ مکتبہ ماجد بیکوئٹ پاکتان )

اور قرید نبھی یہی ہے کہ غالبًا اس بار " کا قائل وہی مرداسدی ہے جس نے حضرت اور قرید نبھی یہی ہے کہ غالبًا اس بار " کا قائل وہی مرداسدی ہے جس نے حضرت مقدام ولائن کے جواب میں حضرت جس مقدام ولائن کے جواب میں حضرت میں مقدام ولائن کے جواب میں حضرت حس مقدام ولائن کے جواب میں حضرت میں بیا تھا کہ وہ ایک چنگاری تھا جس کو اللہ نے بچھا دیا۔

﴿ مولانالعل شاہ صاحب اپنی نتاب میں حضرت معاویہ ڈلاٹی کوایک رفیع الشان صحابی الشان اور مجہد صحابی اور مجہد صحابی اور مجہد صحابی اور مجہد صحابی کا اسلامی کردار اسی فتم کا ہوگا کہ حضرت امام حسن ڈلاٹی کی وفات کی اطلاع پر بنب

ایک دوسرے صحافی حضرت مقدام ڈٹاٹئؤ نے انا للہ و انا الیہ راجعون پڑھا تو اتنی بات پر اعتراض کردیا۔

پیونی حضرت معاویہ ڈاٹٹؤ ہیں جن سے حضرت حسن ڈاٹٹؤ نے سکے کر لی تھی اور اپنی فلافت ان کے حوالہ کر کی تھی اور اپنی فلافت ان کے حوالہ کر کے ان کی بیعت کر لی تھی۔ چنانچہ شیعہ روایات بھی اس کی تصدیق کرتی ہیں۔

﴿ ملاحظه بهو-جلاء العيون حصه اوّل مؤلفه علامه باقرمجلسي ورجال تشي مطبوعه كربلاص١٠١)

حضرت حسن ولائنیو نے حضرت معاویہ ولائنیو سے لاکھوں روپے وظیفہ لیا اور بیروہی حضرت حسن ولائنو ہیں جو حضرت معاویہ ولائنو سے لاکھوں روپے وظیفہ لینے رہے ہیں۔ چنانچہ جافظ ابن کثیر مفسر ومحدث لکھتے ہیں:

وحاصل ذلک انه اصطلح معاویة علی ان یا خد ما فی بیت المال الذی بالکوفة. فوفی له معاویة بذلک فاذا فیه خمسة آلاف الف وقیل سبعة الالف الف الخر (البدایه والنهایه جلد ۸۵ الم مطبع بروت) و اور اس کا حاصل بیر ہے کہ آپ یعنی (حضرت حسن را النی ) نے حضرت معاویہ را النی کہ کوفہ کے بیت المال میں جو کچھ ہے وہ ان کو دیا جائے گا۔ پھر حضرت معاویہ را النی کہ کوفہ کے بیت المال میں جو کچھ ہے وہ ان کو دیا جائے گا۔ پھر حضرت معاویہ را النی کے ان کی بیشرط پوری کردی۔ تو کوفہ کے بیت المال میں ۵۰ کوفہ کے بیت المال میں ۵۰ کا کھا ور بعض بیر کہتے ہیں کہ ستر لاکھ در جم نکلے۔

ا حافظ ابن جمرعسقلانی محدث لکھتے ہیں: قدم الحسن بن علی علی معلی معاویة فقال لاجیزینک بجائزة ما اجزت بھا احداً بعدک فاعطاه اربعمأة الف" (الاصابة فی تمییز الصحابة جلد اوّل سسطج بیروت) یعن حضرت حسن بن علی والفی حضرت معاوید والفی کی اس تشریف لائے تو حضرت معاوید والفی کی اس تشریف لائے تو حضرت معاوید والفی کی کودیا معاوید والفی کی کودیا

ہے اور نہاں کے بعد کئی کو دوں گا۔ پھر آپ نے حضرت حسن ڈٹاٹٹؤ کو ۴ لا کھ در ہم عطا کیے۔

© واجرى الله معاوية فى كل سنة الف الف درهم وعاش الحسن بعد ذلك عشر سنين. "(ايضاً الاصابة) اور حضرت معاوية نے حضرت حسن على الله درجم مقرر كيے اور اس كے بعد حضرت حسن شائيؤوس سال زندہ رہے۔

اب اندازہ لگا ئیں کہاں دس سال کے عرصہ میں حضرت امام حسن وٹاٹھؤنے حضرت معاویہ وٹاٹھؤسے کتنامال حاصل کیا۔

© حافظ بدرالدین عینی محدث حفی لکھتے ہیں: واجاز معاویة الحسن بن علی رفائد بشلاماة الف والف ثوب وثلاثین عبد او مأة جمل ثم انصرف الحسن المدینة الخ (عمدة القاری شرح ابخاری جلد ۱۸۳۳ مطبع بیروت) اور حفرت معاوید رفائد خفرت حسن بن علی دائی کو تین ال کھ ور بم اور ایک بزار کی شرے معاوید بین غلام اور ایک سواونٹ عطا کے۔

شیعہ بھی وظا نُف معاویہ ظائمۂ کا اقر ارکرتے ہیں

ادر شیعه بھی حضرت معاویہ رٹاٹنڈ کے ان وظائف وعطیات کا انکارنہیں کر سکے۔ چنانچہان کےرئیس المحد ثین مُلا با قرمجلسی لکھتے ہیں:

قطب راوندی نے جناب صادق سے روایت کی ہے کہ ایک روز امام حسن نے امام حسین وعبداللہ بن جعفر سے فر مایا کہ جائزہ (بیعنی وظیفہ) معاویہ کی جانب سے بہلی تاریخ ہموئی جس طرح حضرت نے فر مایا تھا بہلی تاریخ ہموئی جس طرح حضرت نے فر مایا تھا جائزہ معاویہ پہنچا اور امام حسن بہت قر ضدار تھے۔ جو کچھ حضرت کے لیے اس نے بھیجا تھا اس سے اپنا قر ضہ اوا کیا اور باقی اہل بیت اور اپنے شیعوں میں تقسیم نے بھیجا تھا اس سے اپنا قر ضہ اوا کیا اور باقی اہل بیت اور اپنے شیعوں میں تقسیم

کردیا۔اورامام حسین ڈاٹٹوڈ نے بھی اپنا قرضہ ادا کیا اور جو بچھ باقی رہااس کے تین حصے کیے۔ایک حصہ اہل بیت اور شیعوں کو دیا اور دو حصے اپنے عیال کے لیے بھیج موادید بن جعفر نے اپنا قرض ادا کیا اور جو باقی بچاوہ معاویہ کے ملازم کو انعام میں دیا اور جب یہ خبر معاویہ ڈاٹٹو کو بیجی اس نے عبداللہ بن جعفر کے لیے بہت مال بھیجا۔ (جلاء العیون مترجم جلداوّل مطبوع کھنوص ۲۵۹،۲۵۸)

اب مولوی مہر حسین شاہ صاحب ہی فرمائیں کہ کیا اس سے حضرت حس شالٹیؤے ساتھ حضرت معاویہ خلافی کی خیرخواہی ثابت نہیں ہوتی ؟ اور اگر آپ بیہ بیں کہ بیہ حضرت معاویہ زلائی کی سیاست تھی تو سوال ہیہ ہے کہ حضرت حسن زلائی جیسی عظیم شخصیت نے (جو ارشاد نبوت کے تحت (مع حضرت حسین طالفیًا) جنت کے جوانوں کے سردار ہیں۔حضرت معاویہ ناٹنڈ سے دس سال کے عرصہ میں کروڑوں درہم وصول کیے ہیں اور وہ بھی اس بیت المال سے جس کے متعلق حضرت مولا نالعل شاہ صاحب اور ابوالاعلیٰ مودودی صاحب دونوں کا نظریہ بیہ ہے کہ حضرت معاویہ ڈٹاٹٹڈاس کا تصرف ناجائز طور پر کرتے تھے العیاذ بالله! تو پھر حضرت حسن والله كى شرعى بوزيش كيار ہے كى جنہول نے آپ سے اتنامال وصول کیا؟ مقام غور ہے کہ حضرت امام حسن رالٹیؤنے حضرت معاویہ راٹٹیؤ کی اس غیر اسلامی سیاست کے سامنے کیوں ہتھیار ڈال دیے؟ کیا اس سلسلے میں وہ حضرت معاویہ رہالنی کی دیانت وامانت کومجروح قراردے کریزیدی گروہ کاجواب دے سکتے ہیں؟ ہم تو یہی شجھتے ہیں کہ نبی کریم منافظیم کی اس عظیم الثان پیش گوئی کے تحت حضرت امام حسن را الثينة اور حضرت معاويد والثينة كى باجمى مصالحت اور پھر حضرت حسن كى طرف سے كرور وں درہم وصول كرنے كے طرز عمل نے حضرت معاويد النفظ كى شرافت، خيرخواہى اور دیانت وامانت جیسے اخلاق عالیہ کی پوری تصدیق کردی ہے اور سابقہ جو مشاجرات و محاربات اجتهادی نوعیت کے تھے اور جس میں حضرت معاویہ رٹاٹٹؤ سے اجتهادی خطا سرز د ہوگئی تھی اور بعد میں آنے والوں کے لیے ایک قتم کی برطنی کی گنجائش نکل علی تھی۔

حق تعالیٰ کی طرف سے بیسارے انظامات حضرت امیر معاویہ ڈٹاٹٹؤ کے دفاع کے لیے خصورت امیر معاویہ ڈٹاٹٹؤ کے دفاع کے لیے تصورت اللہ علیہم اجمعین . اور یہی جمہور اہل السنّت والجماعت کا مسلک حق ہے۔

# حضرت غوث اعظم كاارشاد

فخرسادات امام الاولياء غوث أعظم حضرت سير عبدالقادر جيلاني قدس سره فرماتے ہيں: حضرت علی طالنوزکے وفات باجانے اور حضرت حسن طالنوزکے خلافت کے ترک کردینے کے بعد حضرت معاویہ ڈالٹیڈین سفیان پرخلافت کا مقرر ہونا درست اور ثابت ہے اور حضرت حسن ٹالٹھئانے جوخلافت حضرت معاوید ٹالٹھئا کے سپر دکی تھی تو اس کی وجہ بیر تھی کہ اگر ایسا نہ کیا گیا تو مسلمانوں میں فتنہ اور فساد اٹھے گا اور خونریزی ہوگی اور حضرت حسن والٹوئئے کے ایسا کرنے سے رسول مقبول کا قول بھی سیا ہوگیا جو آپ نے ان کے حق میں فرمایا تھا۔ آنخضرت مُلَیْکا نے فرمایا تھا کہ میرا بیفرزندسردار ہےان کے وسلے سے خداوند تعالیٰ مسلمانوں کے دو بڑے گروہوں کے درمیان سلح کرائے گا۔اس کیے حضرت معاویہ رٹاٹنؤ کو جوخلافت پینجی تھی وہ حضرت حسن والنفؤك سيردكردي سے بيني تھی اورجس سال پي خلافت مقرر ہوئی تھی اس کا نام سال جماعت رکھا گیا تھا۔ کیونکہ اس میں سب لوگوں کے درمیان ا تفاق ہو گیا تھا اور مخالفت درمیان سے اٹھ گئی تھی اور سب نے اتفاق سے حضرت معاویه را النیک کی فرما نبرداری قبول کی اور اس موقع پر دونوں فریق ہی دعویدار تھے کوئی تیسرا فریق موجود نه تھا کہ مخالفت کرتا اور جو دونوں گروہ حاضر تھے ان کی أ يس مير صلح مو كئ تفي -" (غينة الطالبين مترجم اردوص ١١٩)

اور میں نے بہی عبارت اپنی کتاب بشارت الدارین ص۸۲ پر درج کی ہے۔ حضرت بیرانِ بیر کی اس تصریح کے بعد بھی کوئی سید گیلانی ہو یا بخاری حسنی ہو یا حسینی حضرت معاویه را النفظ پرزبان طعن دراز کرسکتا ہے؟

كيا حضرت مقدام بھي جھك گئے

روایت کے آخری حصہ میں (جس کومولا نالعل شاہ صاحب چھوڑ گئے ہیں) مذکور

:24

خالد نے کہا پھر معاویہ ڈالٹو نے حکم کیا مقدام ڈالٹو کو اتنا مال دینے کا جتنا اور ان کے بیٹے کا حصہ مقرر کیا دوسو والوں میں۔ کے دو ساتھیوں کو نہ دیا اور ان کے بیٹے کا حصہ مقرر کیا دوسو والوں میں مقدام ڈالٹو نے وہ مال اپنے ساتھیوں کو بانٹ دیا اور اسدی نے اپنے مال میں سے کسی کو کچھ نہ دیا۔ پی جبر معاویہ ڈالٹو کو کپنچی تو انہوں نے کہا مقدام ڈالٹو تو ایک تی شخص ہے جس کا ہاتھ کھلا ہوا ہے اور اسدی اپنی چیز کو اچھی طرح روکتا ہے۔ "(ابوداؤدمتر جم وحیدالزمان جلدسوم ص۲۷)۔

فرمائے! حضرت مقدام واللہ جلیل القدر صحابی ہیں ان کے ساتھ جو آئے ہیں لیہ حضرت عمرو بن الاسود تا بعی ہیں بلکہ مخضر م ہیں اور مولا نالعل شاہ صاحب لکھتے ہیں کہ مخضر م ہیں اور مولا نالعل شاہ صاحب لکھتے ہیں کہ درجس مسلمان نے عہد نبوت پایا اور ملاقات نہیں کر سکا اصطلاح محدثین میں اس کو مخضر م کہتے ہیں۔ گویا یہ صحابی اور تابعی کے مابین ایک ورمیانی ورجہ ہے۔ "(استخلاف بزید صهر))

تیسراایک اسدی شخص ہے۔ ان تینوں کو حضرت معاویہ ڈٹاٹیؤنے مال عطا کیا ہے۔ بلکہ حضرت مقدام ڈٹاٹیؤئے بیٹے کا حصہ بھی دوسومقرر کر دیا۔ حضرت مقدام ڈٹاٹیؤئے اپنا بھی حصہ لیا اور اپنے بیٹے کا بھی۔ اور حضرت عمرو بن الاسود نے بھی اپنا حصہ لے لیا جن کا درجہ تابعی سے بڑا ہے بھر حضرت مقدام ڈٹاٹیؤئے خضرت معاویہ ڈٹاٹیؤ کا وہ عطیہ اپنے احباب پر

تقتیم کردیاالبته ناراضکی کی وجہ سے اس مرداسدی کونددیا۔حضرت معاویہ والنوئے خضرت مقدام کی سخاوت کی تعریف کی اور مرداسدی کی تنجوسی کا اقرار کیا۔ بیہ ہے اس روایت کا ماحصل ۔ جس کومولا نالعل شاہ صاحب نے حضرت معاویہ ڈٹاٹٹؤ کو ہدف طعن بنانے کے لیے پیش کیا ہے۔اور بڑے جارحانہ انداز میں پرکھاہے کہ:

اس روایت سے معلوم ہوا کہ محفل معاویہ رٹاٹیؤ کی زیبائش و آ رائش کس قتم کے عنادل خوش گلوکی نوا سنجی سے وابسہ تھی لیکن بھی بھی مقدام بن معد میرب جیسے درویش کی تلخ نوائی مجلس کے رنگ کو پھیکا اور افسر دہ کردیتی تھی اور اس سے پہلے یہ لکھ چکے ہیں کہ: رجل اسدی کا قول برائے طلب تقرب ورضائے معاویہ رٹاٹیؤ تھا جیسا کہ شراح حدیث نے بیان کیا ہے شاید وہ یہ سمجھے کہ جب محفل میں سارے شامی ہیں تو اب ظاہر داری کا فائدہ گر

ہر بیشہ گمال مبرکہ خالی است شاید کہ پلنگ خفتہ باشد حضرت مقدام بن معدیکرب پراللہ کی رحمت ہوکہ انہوں نے حق گوئی کاحق ادا کردیا ڈٹالٹیڈالخ (استخلاف بزید س۲۳۳)

## غلط بیانی کی حد ہوگئی

مولانالعل شاہ صاحب کا یہ لکھنا کہ: شاید وہ (حضرت معاویہ ) سمجھے کہ جب محفل میں سارے شامی ہیں تو اب ظاہر داری کا فائدہ ''نرا انہام ہے کیونکہ حضرت معاویہ بڑائیؤے کے پاس جو وفد آیا ہے، ان میں ایک صحابی ہیں دوسرے تابعی اور تیسرا شخص اسدی ہے (جس کا نام روایت میں فدکورنہیں) پھر حضرت معاویہ ڈاٹیؤئے ان کو حضرت امام حسن ڈاٹیؤئے کی وفات کی اطلاع دی جس پر حضرت مقدام ڈاٹیؤئے آنا للہ و انا الیہ داجعون پڑھا الی تو کیا اس کے باوجود بھی حضرت معاویہ ڈاٹیؤئی سمجھ رہے تھے کہ محفل میں سارے ہی شامی ہیں۔ حالانکہ بات ایک صحابی سے ہورہی ہے جو حضرت امام حسن ڈاٹیؤئے کے معتقداور حامی ہیں۔ اور وہاں دوسرے وہ بزرگ ہیں جو تابعین میں بڑا درجہ حسن ڈاٹیؤئے کے معتقداور حامی ہیں۔ اور وہاں دوسرے وہ بزرگ ہیں جو تابعین میں بڑا درجہ صدن ڈاٹیؤئے کے معتقداور حامی ہیں۔ اور وہاں دوسرے وہ بزرگ ہیں جو تابعین میں بڑا درجہ حسن ڈاٹیؤئے کے معتقداور حامی ہیں۔ اور وہاں دوسرے وہ بزرگ ہیں جو تابعین میں بڑا درجہ سے بیں۔ اس کے باوجود مولانالعل شاہ صاحب کا یہ شعریہاں چیاں کرنا کہ

ہر بیشہ گماں مبرکہ خالی است شاید کہ پنگ خفتہ باشد

کس قدرلغو ہے۔جس کا مطلب ہیہ ہے کہ'' بیرنہ کمان کرنا چا ہیے کہ ہر جنگل خالی ہوگا (اور تیرے مقابلے میں کوئی نہیں آئے گا) ممکن ہے وہاں کوئی چیتا سویا ہوا ہوجس کا تجھے علم نہ ہو۔''

﴿ اور پھر بیلکھا کہ: اس روایت ہے معلوم ہوا کہ:

''محفل معاویہ ٹالٹیؤ کی زیبائش و آرائش کس قتم کے بنادل خوش گلو کی نوانجی ہے۔
وابستہ تھی۔''

عجیب وغریب نواسنجی ہے۔ حالانکہ اس روایت سے وانسی ہوتا ہے کہ حضرت معاویہ ڈاٹنؤ کی خدمت میں ایک صحابی موجود تھے اور ایک مخضرم (تابعی سے اوپر درجہ والے) ان کے علاوہ ایک تیسرا شخص مرداسدی تھا۔ یہ تیسرا تو کوئی لغوآ دمی ہی ہے لیکن پہلے دو بزرگوں کومولا نالعل شاہ صاحب کیا سمجھتے ہیں؟ کیا صحابہ اور تابعین جس محفل میں ہوں وہ قابل تحقیر واستہزا ہوتی ہے؟

© حضرت مقدام رہ النی نے حق گوئی کا فریضہ ادا کر کے اس کے صلہ میں اپنے اور اپنے بیٹے کے لیے حضرت معاویہ رہائی کے دربار سے انعام داکرام حاصل کرلیا۔ اور لینے میں کوئی پس و پیش نہیں کیا۔ اگر کوئی شخص بیاعتراض کرے کہ حضرت مقدام نے عطیہ وصول کرنے کے لیے ہی تو حق گوئی کا بیاطریقہ اختیار کیا تھا ورنہ اگر ان کو حضرت معاویہ دہائی پرکوئی صحیح شری اعتراض کرنامقصود ہوتا تو آپ اپنا اور اپنے بیٹے کا انعام کسی طرح بھی قبول نہ کرتے۔ تو اس کا آپ کے پاس کیا جواب ہوگا؟

علاوہ ازیں بیہ بھی تو دیکھنا چاہیے کہ جب اس مرد اسدی نے حضرت امام حسن ڈلاٹیئے کے خلاف بیہ گستا خانہ الفاظ استعال کیے کہ وہ ایک چنگاری تھی جس کواللہ نے بچھا دیا تو اس برحضرت مقدام ڈلاٹیئے نے اس شخص کوکوئی زجروتو بہج نہیں کی البتہ ناراضگی کا صرف اتنااظهارکیا کہ اس کواپنے مال میں سے پھی نہ دیا۔ اور پھر یہ گستان شخص خوداُن کے ساتھ ہی حضرت معاویہ ڈاٹٹؤ کی خدمت میں آیا تھا۔ یہ نہیں کہ وہ پہلے دربار معاویہ ڈاٹٹؤ کی زینت بناہوا تھا۔ تو پھر حضرت معاویہ ڈاٹٹؤ پراس شم کی الزام تراشی کا فائدہ؟ .....زیر بحث روایت اور اس کے قرائن سے تو یہ ثابت ہوتا ہے کہ شرعی حیثیت سے حضرت مقدام ڈاٹٹؤ کو حضرت معاویہ ڈاٹٹؤ سے کوئی ناراضگی نہتی ورنہ وہ آپ کے عطیات کو بالکل قبول نہ کرتے۔ وہ تو دونوں جلیل القدر صحابی تھے۔ اس حیثیت سے آپس میں کوئی بے تعلق کی بات ہوگئ ہوتو کوئی مضا نقہ نہیں باتی رہا۔ ان کا حضرت معاویہ ڈاٹٹؤ پر یہ اعتراض کہ: فو اللہ لقد رأیت ھذا کلہ فی بیت کی یا معاویہ ڈاٹٹؤ بر یہ اعتراض کہ: فو اللہ لقد رأیت ھذا کلہ فی بیت کی یا معاویہ ڈاٹٹؤ بر یہ اعتراض کہ: فو اللہ لقد رأیت ھذا کلہ فی بیت کی یا معاویہ ڈاٹٹؤ بر ا

"بخدااے معاویہ میں نے بیسب آپ کے گھر میں دیکھا ہے۔"

یعنی رہیم پہننا،سونا استعال کرنا اور درندوں کی کھالوں کا لباس وغیرہ۔روایت کے مذکورہ الفاظ کے تخت حضرت مولا ناخلیل احمد صاحب محدث سہار نیوری میشد فرماتے ہیں:

اى على اهلك فيه انمافي بيت الآدمى من مكروه او حرام منسوب الى مالكه في كونه لاينكره (بزل المجود جلاشم مم ١٥٠)

لیمیٰ حضرت معاویہ ڈٹاٹٹؤ کے گھر سے مراد آپ کے اہل وعیال ہیں۔ کیونکہ اگر آ دمی کے گھر میں کوئی چیز مکروہ یا حرام ہوتو اس کو ما لک مکان کی طرف منسوب کیا جاتا ہے بوجہ اس کے کہ وہ نکیر نہیں کرتا۔

(ب) روایت کے ان الفاظ کے تحت کہ رسول اللہ منافظ نے رکینی لباس پہننے ہے۔ منع فر مایا ہے۔' حضرت مولا نا فخر الحن صاحب رکینٹی (تلمیذ حضرت مولا نا محد قاسم صاحب نا نوتوی) لکھتے ہیں:

قال ابو حنيفة لابأس بافتراش الحرير والنوم عليها وكذا الوسادة والمرافق والبسط والستور اذا لم يكن فيها تماثيل. وقالا يكره جميع ذلك وحاصله ان النهى محمول على التحريم عندهما وعنده على التنزيه. كان الامام ماحصل له دليل قطعى على كون النهى للتحريم والنصوص على تحريم لبُس الحرير لايشمله لان القعود لايطلق عليه لبسه فلهذا حكم بالتنزيه وهذا من ورعه فى الفتوح واما عمله بالتقوى فمشهور لايخفى الخر

(التعليق المحمود على سنن ابي داؤد)

امام اعظم ابوحنیفہ عیالہ فرماتے ہیں رہنم کے بچھونے اور اس پرسونے میں کوئی حرج نہیں ہے اسی طرح ریشم کے تکیے اور بچھونے اور پردے ان میں کوئی حرج نهيس بشرطيكه ان پرتصورين نه هول اور صاحبين (ليعني امام محمد ميسية اور امام ابو یوسف بیشت فرماتے ہیں کہ بیسب کام مکروہ ہیں۔اوراس کا حاصل بیہ ہے کہ ان کے نزد یک مین کی تج کی ہے اور امام صاحب کے نزد یک مکروہ تزیمی ہے اور امام اعظم صاحب کو نمی تحریمی ہونے پر کوئی قطعی دلیل نہیں مل سکی اور جن نصوص (احادیث) میں ریشم کے لباس کی حرمت ثابت ہوتی ہے وہ اس کوشامل نہیں كيونكه (ريشي كيڑے پر) بيٹھنے كوريشي كيڑا يہننانہيں كہتے۔اسى بنا پرحضرت امام صاحب نے اس کوئمی تنزیمی پرمحمول کیا اور بیفتوی میں آپ کی احتیاط ہے ورنہ تقویٰ پرآپ کاعمل کرنامشہور ہے جو کسی پر پوشیدہ نہیں''بہرحال رہیمی کیڑوں كے اى طرح كے استعال ميں (مثلًا بچھونے اور تكيے وغيرہ) ميں اجتهادى اختلاف پایا جاتا ہے۔حضرت معاویہ ٹاٹٹؤ نے خودتو ریشم استعال نہیں کیا اور اگر گھروالوں کو آپ نے منع نہیں فرمایا تو آپ کی اجتہادی رائے پر اس کی گنجائش ہوگی۔ اور اسی اجتہادی اختلاف کے پیش نظر حضرت مقدام رہا لٹی نے آپ پر اعتراض تو كرديا\_كين بعد مين حضرت معاويه والثيّاك عطيات بهى وصول كركيے۔ بيہ ہے اس روايت كى اصل حيثيت مكر مولا نالعل شاہ صاحب نے ..... اتی سی بات تھی جے افسانہ کردیا

مولاناتنمس الحق عظيم آبادي

مسلك المحديث كابك عالم مولاناش الحق صاحب عظيم آبادى لكصة بين: والمراد بفلان هو معاويه بن سفيانٌ الخ.

. (عون المعبود حاشية سنن الي دا وُ د جلد ٢٠ ،ص١١١)

فلال سے مراد حضرت معاویہ بن سفیان رٹائٹؤ ہیں۔

لیکن ان کی بیہ بات مرجوح ہے جیسا کہ ہم نے پہلے بیان کر دیا ہے۔اورا گر مند امام احمد جیشنی<sup>ہ</sup> کی روایت میں ایساند کور ہے تو بیراوی کی غلط جمی ہے۔

(ای ای سلیلے میں مولاناعظیم آبادی لکھتے ہیں:

والعجب كل العجب من معاوية فانه ماعرف قدر اهل البيت حتى قال ماقال الخ . (ايضا ص١١٥)

اور حضرت معاویہ رٹاٹٹؤ پر بہت زیادہ تعجب آتا ہے کہ آپ نے اہل بیت کی قدر نہ پہچانی حتی کہ کہا جو پچھ کہا۔

ہم کہتے ہیں کہ لاکھوں کروڑوں روپیہ تو دی سال کی مدت میں حضرت امام حسن ڈالٹیوُوغیرہ کو عطا کردیا، کیا یہ ان کی قدر و منزلت نہیں ہے اور کیا حضرت معاویہ ڈالٹیوُوغیرہ کو عطا کردیا، کیا یہ ان کی قدر و منزلت نہیں ہے اور کیا حضرت معاویہ ڈالٹیوُ حضرت حسن ڈالٹیوُ کی وفات پر انا للہ وانا الیہ راجعون پڑھنے پر برملا اعتراض کرسکتے تھے اور اگر بالفرض حضرت معاویہ ڈالٹیوُ نے حضرت مقدام سے بیفر مایا ہے کہ اُتعدھا مصیبہ (کیا تو حضرت حسن ڈالٹیوُ کی موت کو مصیبت سمجھتا ہے) تو اس کا منشاء کے ھاور ہوگا۔

عولا ناعظیم آبادی موصوف لکھتے ہیں:

انما قال الاسدى ذلك القول الشديد السخيف لان معاوية والنوائد النام النام النام النام النام النام النام النام المحسن والنوائد المحسن والنوائد المحسن والنواع المحسن والنواع المحسن والنواع المحسن والنواع المحسين والنواع (الينام ١١٦)

اسدی نے بیسخت اور بیہودہ بات اس لیے کی کہ حضرت معاویہ رٹائٹی کو بیہ خوف رہتا تھا کہ کہیں آپ کی خلافت کا تختہ نہ الث دیا جائے۔اور حضرت حسن رٹائٹی اور اسی طرح حضرت حسین رٹائٹی ان کے خلاف خروج کردیں۔

الجواب: مولاناعظیم آبادی نے توبیع بجیب وغریب نکته نکالا ہے۔وہ شارح الی داؤد ہوتے ہوئے بھی آ مخضرت مظافیم کی اس پیشکوئی کی حقیقت کو نہ مجھ سکے جو حضرت حسن اور حضرت معاویہ ڈاٹٹھ کی صلح کے متعلق تھی۔ چنانچہ بخاری شریف میں ہے کہ حضور مظافیل نے فرمایا:

ان ابنی هذا سید و لعل الله ان یصلح به بین فیئتین من المسلمین. (فتح الباری شرح ابنجاری جلاصفتم مصم)

اورعدۃ القاری شرح البخاری جلد۱۳ میں "فئیتین عظیمتین" کے الفاظ ہیں لیعنی میرا بیہ بیٹا (حسن) سردار ہے۔امید ہے کہ اللہ اس کے ذریعے مسلمانوں کی دوبڑی جماعتوں میں صلح کرائے گا۔

اس سلح کی صورت منجانب اللہ بین ظاہر ہوئی کہ حضرت امام حسن وٹائٹیڈا بنی خلافت سے وستبر دار ہوگئے اور حضرت معاویہ وٹائٹیڈ کوتمام مملکت اسلامیہ کا خلیفہ تسلیم کرلیا۔ یہی وجہ ہے کہ اس سال کو عام المجمعاعة کہا جاتا ہے کیونکہ اس سال تمام امت مسلمہ حضرت معاویہ وٹائٹیڈ کی خلافت پر متفق ہوگئی تھی۔ اہل السنّت والجماعت کے نزدیک حضرت حسن وٹائٹیڈ کی ضلاح کے بعد بالا تفاق حضرت معاویہ وٹائٹیڈ برحق خلیفہ ہیں۔ اس کے بعد آپ پر حرف گیری کرنا اور آپ کو طعن وشنع کا نشانہ بنانا شیعیت کا راستہ ہے نہ کہ سنیت کا۔

﴿ آنحضرت کی یہ پیشگوئی وقی خداوندی پر مبنی ہے۔ اس کے بعد بیا حتمال ہی ختم ہوجاتا ہے کہ حضرت معاویہ وٹائٹیڈ کو یہ خوف تھا کہ کہیں حضرت حسن وٹائٹیڈ کی گروج کرسکتے تھے۔ یا حضرت معاویہ وٹائٹیڈ کو یہ خوف تھا کہ کہیں حضرت حسن وٹائٹیڈ آپ کی حکومت کا تختہ نہ اُلٹ دیں اور گوابتداءً حضرت حسین وٹائٹیڈ کو اس سلح ہے اختلاف تھا لیکن آخر وہ بھی راضی ہوگئے۔ اور سب اہل بیت حسین وٹائٹیڈ کو اس سلح ہے اختلاف تھا لیکن آخر وہ بھی راضی ہوگئے۔ اور سب اہل بیت

نبوت حضرت معاویہ زلائٹو کے بیت المال سے عطیات لیتے رہے۔ کیا مولانا شمس الحق صاحب عظیم آبادی مرحوم کے نزدیک حضرت حسن اور حضرت حسین رٹائٹھ اندراندر سے اب بھی انقلاب لانا چاہتے تھے؟ یہ تو محمود احمد عباسی اور اس کی پارٹی کا نظریہ ہے جن کے دلوں میں زیخ اور ان حضرات اہل بیت کے بارے میں بغض و بیر ہے۔

﴿ مولاناعظیم آبادی موصوف کی اس نکته آفرینی ہے تو بیٹسوس ہوتا ہے کہ حضرت معاویہ ڈٹاٹئؤ کے متعلق ان کے اندر بھی کوئی بیاری تھی۔ و الله اعلم.

كياعلامه وحيرالزمان شيعه تضي

مولوی وحیدالزمان صاحب متونی ۱۹۲۰ء نے صحاح سنة کااردو میں ترجمه کیا ہے۔ شیخ بخاری کی شرح انہوں نے تیسیر الباری کے نام سے کھی ہے۔ ان کا نام وحیدالزمان اور خطاب وقار نواز جنگ ہے اور مولا نالعل شاہ صاحب بخاری نے بھی ان کا حوالہ پیش کیا ہے۔ جنانحہ لکھتے ہیں:

"وحیدالزمان جناب نواب وقار جنگ خان ارقام فرماتے ہیں: و معاویة و من بعدهم ملوک و امر آء متغلبون: حضرت معاوید رُقَائِیُّ: اور اس کے بعد کے حکران بادشاہ اور متغلب امیر نے" (استخلاف یزید سے ۱۹۷)۔

یمی مولوی وحیدالزمان خان صاحب ابودا و د کی زیر بحث روایت میں فلاں ہے مراد حضرت معاویہ زلافیوں لیتے ہیں چنانچہ لکھتے ہیں:

امام حسن علیہ السلام کے انتقال پر معاویہ کو بیہ کہنا کہ بیہ مصیبت نہیں ہے بنی تھا اوپر تعصب کے علی اور اولا دعلی ہے۔ راضی ہواللہ اپنے رسول کے اہل بیت سے اور ہمارا حشر ان کے ساتھ کرے۔ " مین

(حاشيه سنن ابوداؤدشريف مترجم جلدسوم عن ٢٧٣)

#### (ب) اوراسي سلسله مين لكصت بين:

'دلین امام حسن والنفی جب تک زندہ تھے تو معاویہ والنفی کو بیخوف تھا کہیں خلافت ان کے ہاتھ سے جاتی نہ رہے اس واسطے اس اسدی نے معاذ اللہ امام حسن والنفی کو ہاعث فتنہ اور فساد خیال کیا۔'' (ایضاً، عاشیہ ۲۷۳)

اور غالبًا مولانا منس الحق صاحب عظیم آبادی اور علامه وحید الزمان اس سلسلے میں منوا ہیں۔ اور مولانا تعلی شاہ بخاری بھی غالبًا انہی کی پیروی میں زیر بحث روایت کی مراد پیش کررہے ہیں۔واللہ اعلم.

﴿ يه مولوى وحيدالزمان صاحب بھى عجيب وغريب شخصيت ثابت ہوئے ہيں۔ چنانچہ پہلے وہ كٹرستى حنفی تھے۔ پھر حنفیت كوچھوڑ كرغير مقلد بن گئے اور پھر مسلك اہل حدیث كوبھی خیر باد كه كر مسلك شیعیت اپنالیا انا لله و انا الیه د اجعون . ان كے حالات كے ليے ملاحظہ ہو''حیات وحیدالزمان مؤلفہ مولا نامجر عبدالحلیم چشتی۔

#### بغض معاويه رناعنه

مولوی وحیدالزمان صاحب نے لکھاہے کہ:

ایک ہے مسلمان کا جس میں ایک ذرہ برابر بھی پینمبر صاحب کی محبت ہو دل ہیں گوارا کرے گا کہ وہ معاویہ کی تعریف وتوصیف کرے البتہ ہم اہل سنت کا بیہ طریق ہے کہ صحابہ سے سکوت کرتے ہیں اس لیے معاویہ سے بھی سکوت کرنا ہمارا مذہب ہے۔ اور یہی اسلم اور قرین احتیاط ہے۔ مگران کی نسبت کلمات تعظیم مثل حضرت ورضی اللہ عنہ کہنا سخت دلیری اور بیبا کی ہے اللہ محفوظ رکھے۔

(بحواله وحيد اللغات ماده عز" (ايضاً حيات وحيد الزمان ص١٠٩)

حالانکہ تمام اہل السنّت والجماعت حضرت معاویہ کے نام کے ساتھ ڈاٹٹؤ کہتے ہیں۔مولوی وحیدالز مان صاحب کا اپنے آپ کوئی کہنا خلاف واقعہ ہے۔ © شیعه مجہزمولوی محمد حسین ڈھکو حضرت معاویہ ٹٹاٹنؤ کی مخالفت کرتے ہوئے اپنی تائید میں لکھتے ہیں:

چنانچہ حضرت علامہ وحیدالزماں (مترجم صحاح ستہ) اپنی مشہور کتاب انوار اللغہ پہراہ ہی ہو، امطبوعہ بنگلور پر معاویہ کی صحابیت کا تذکرہ کرتے ہوئے رقمطراز ہیں: ''ہم اہل سنت وجماعت معاویہ رٹی ٹیٹیڈا ورعمروہ بن العاص اور حجاج وغیرہم کی شکفیر نہیں کرتے نہاں پر لعنت کرنا بہتر جانے ہیں بلکہ ان کوظالم اور فاسق سمجھتے ہیں اور جن لوگوں نے معاویہ رٹی ٹیٹیڈا ورعمرو بن العاص کو صحابیت کی وجہ سے واجب المدح سمجھا ہے انہوں نے غلطی کی ہے۔ لفظ صحابیت سے استعظیم اور واجب المدح سمجھا ہے انہوں نے غلطی کی ہے۔ لفظ صحابیت سے بدون ادائے حقوق صحبت کے بچھ نہیں ہوتا۔ جیسے بی بی سلمہ نے آئے خضرت سے بدون ادائے حقوق صحبت کے بچھ نہیں ہوتا۔ جیسے بی بی سلمہ نے آئے خضرت سے بدون ادائے حقوق صحبت کے بچھ نہیں ہوتا۔ جیسے بی بی سلمہ نے آئے خضرت سے بدون ادائے حقوق صحبت کے بچھ نہیں ہوتا۔ جیسے بی بی سلمہ نے آئے خضرت سے بعد نے فرمایا بعضے اصحاب میرے ایسے ہیں جو دنیا سے جانے کے بعد پھر بچھ کوند دیکھیں گے۔ اگخ (تجابیات صدافت ص ۱۸۸۳)

©علامہ وحیدالزمان انوار اللغۃ پ۲۵ م ۲۰ پراس حدیث کے متعلق لکھتے ہیں:
میرا تو اعتقادیہ ہے کہ اللہم اجعلہ ھادیا مھدیا کی حدیث (معاویہ کے حق
میں) سی خیج نہیں ہے۔ جیسے امام احمد اور امام نسائی نے فرمایا کہ معاویہ کی فضیلت میں
کوئی حدیث صحیح نہیں ہوئی اور اس کی عدم صحت کے قرائن یہ ہیں کہ
معاویہ رفائیڈ نے ایسے ایسے خلاف شرط کام کیے ہیں جو عین صلالت ہیں نہ
ہدایت۔ مثلاً زیاد کے نسب کا الحاق ابوسفیان سے۔ ججر بن عدی کا قتل۔ بزید کے
ہدایت۔ مثلاً زیاد کے نسب کا الحاق ابوسفیان سے۔ ججر بن عدی کا قتل۔ بزید کے
شاوغیرہ وغیرہ و ایضاً تجلیات صدافت ص ۲۹)۔

کیمی شیعه مجهزد ڈھکوصاحب انواراللغہ پا۲ص ۱۴۵ کےحوالہ ہے مولوی وحید الزمال کی حب ذیل عبارت پیش کرتے ہیں کہ:

"جناب امير عليه السلام فرمايا كرتے تھے۔ فتم خداكى ميرى محبت اور معاويدكى

محبت دونوں مومن کے دل میں جمع نہ ہوگی۔'' (۵) نیز مولوی وحیدالز ماں لکھتے ہیں:

" بھلا ان پاک نفسوں پر معاویہ رہ النہ کا قیاس کیونکر ہوسکتا ہے جو نہ مہاجرین میں سے نہ انصار میں سے۔ نہ انہوں نے آنخضرت کی کوئی خدمت اور جانثاری کی بلکہ آپ سے لڑتے رہے اور فتح مکہ کے دن ڈر کے مارے مسلمان ہوگئے۔ پھر آپ سے لڑتے رہے اور فتح مکہ کے دن ڈر کے مارے مسلمان ہوگئے۔ پھر آنخضرت مُن اللہ کے دی کہ ملی اور طلحہ آنخضرت مُن اللہ کی وفات کے بعد حضرت عثمان رہائے کی کہ ملی اور طلحہ اور زبیر کوئل کرڈ الیس۔ " بحوالہ وحید اللغات مادہ عز (حیات وحید الزماں ص ۱۰۹)

تفضيلي شيعيت

مولوی وحید الزمان خاں صاحب کے متعلق مولا ڑا نئد عبدالحلیم صاحب چشتی لکھتے ہیں:

''افسوس حيدرآ باد مين امراء كى صحبت ـ دراسات اللبيب فى الأسوة الحسنة بالمجيب مولفه ملامعين صحصوى التوفى الاااهاورشخ طوى كى مجمع البحرين كے مطالعه نے اخير عمر ميں اہل بيت سے محبت غلو كے درجه ميں پہنچا دى تھى اور تفضيلى قتم كے تسنن كا رنگ غالب آگيا تھا۔ آپ نے اس كوتبليغى انداز ميں جا بجابيان كيا ہے لكھتے ہيں:
اس مسئله ميں قديم سے اختلاف چلا آيا ہے كه عثمان اور على والنواز دونوں ميں كون افضل ہيں۔ ليكن شيخين كواكثر اہل سنت حضرت على والنواز سے افضل كہتے ہيں اور مجھ افضل ہيں۔ ليكن شيخين كواكثر اہل سنت حضرت على والنواز سے افضل كہتے ہيں اور مجھ واس امر پر بھى كوئى دليل قطعى نہيں ملى نه بيد مسئلہ بچھا صول اور اركان دين ہے۔ كواس امر پر بھى كوئى دليل قطعى نہيں ملى نه بيد مسئلہ بچھا صول اور اركان دين ہے۔ زبردستی اس كوشكمين نے عقائد ميں داخل كرديا ہے۔''

(وجيداللغات ماده عثم) (حيات وحيدالز مال عن ١٠٣٥)\_

ا ايك اورمقام پر لكھتے ہيں:

"حضرت على وللقُنُوا پِ تنيسَ سب سے زيادہ خلافت كالمستحق جانے تھے اور ہے

بھی یہی۔ آپ بلحاظ قرابت قریبہ اور فضیلت اور شجاعت کے سب سے زیادہ پنجبر کی قائم مقامی کے ستحق گر چونکہ آنخضرت مظافیۃ نے کوئی صاف اور صرح نص خلافت کے باب میں وفات کے وقت نہیں فر مایا اور صحابہ نے اپنی رائے اور مشورہ سے بالحاظ مصلحت وقت ابو بکر صدیق کو خلیفہ بنالیا۔ تو آپ صبر کر کے خاموش رہے۔ اگر اس وقت تلوار ذکا لئے اور مقاتلہ کرتے تو دین اسلام مٹ جاتا اور اللہ تعالی کو یہی منظور تھا کہ پہلے ابو بکر خلیفہ ہوں پھر عمر ڈاٹنڈ پھر عثمان ڈاٹنڈ پھر عثمان ڈاٹنڈ پھر علی ڈاٹنڈ اس میں یہ حکمت تھی کہ جاروں کو خلافت مل جائے۔ اگر جناب امیر پہلے علی ڈاٹنڈ اس میں یہ حکمت تھی کہ جاروں کو خلافت مل جائے۔ اگر جناب امیر پہلے بہل خلیفہ ہوجاتے تو یہ تینوں صاحب اس فضیلت سے محروم رہتے۔

ہم کوالہ وحید اللغات مادہ عجز (حیات وحید الزمان میں ۱۵۰۱ میں اسے کا دوریات وحید الزمان میں ۱۵۰۱ میں اس میں اللغات مادہ عجز (حیات وحید الزمان میں ۱۵۰۱ میں ا

### وحيدالزمال كى كربلائيت

مولوی وحیدالزمان حضرت حسین کے مدفن کے سلسلہ میں لکھتے ہیں:
مرصیح قول بیہ ہے کہ آپ کا سرمبارک مدینہ طیبہ میں قبداہل بیت میں مدفون ہے
اور جسدِ مبارک بالاتفاق کر بلائے معلی میں ہے۔ دمشق میں عجیب اتفاق ہوا جب
میں اس گنبد کی زیارت کو گیا تو اس کے پاس جاتے ہی واقعہ شہادت آ تکھوں میں
پھر گیا اور میں دھاڑیں مار مار کررونے لگا۔ سارے عرب لوگ جو حاضر تھے تعجب
کرنے لگے وہ میرارونا تھمتا ہی نہ تھا۔ بار بارعربی زبان میں کہتا۔ ہائے ہماری
قسمت کہ ہم آپ کے بعد پیدا ہوئے اگر اس وقت ہوتے جب آپ کر بلائے
معلی میں گھر گئے تھے تو پہلے ہم آپ سے تھدق ہوجاتے پھرکوئی ملعون آپ پ
ہاتھ ڈالٹا۔ ''بحوالہ وحید اللغات مادہ درف' (حیات وحید الزماں ص۱۱۱)

العنزلكسة بين:

اکٹرلوگوں نے سال ہجری کا شروع محرم سے رکھا ہے مگر جب سے امام حسین کی

شہادت محرم میں ہوئی ہے مہینہ خوشی کا نہیں رہا۔ مترجم کہتا ہے اگر سب مسلمان مل کر سال کا آغاز شوال سے کرلیں تو بہت مناسب ہوگا اورغرہ شوال سال کا پہلا دن ہو۔ اس دن خوشی کریں کھائیں پئیں۔ محرم کا مہینہ شہادت کی وجہ ہے خم کا مہینہ ہوگیا ہے۔ دوسری قومیں سال کے پہلے دن میں خوشی اور خرمی کرتی ہیں اور مسلمان موگیا ہے۔ دوسری قومیں سال کے پہلے دن میں خوشی اور خرمی کرتی ہیں اور مسلمان روتے پیٹے اورغم کرتے ہیں۔ وحید اللغات مادہ عود (حیات وحید الزماں سے ۱۱۲)۔

تغره

علامہ وحید الزمان خان صاحب نے جو کچھ حضرت معاویہ ڈلاٹڈ کے متعلق لکھا ہے وہ واضح شیعیت ہے اس کے شیعہ عالی مجہد ڈھکوصاحب نے ان کی عبارات کواپنی تائید میں بیش کیا ہے جس کی مسدک اہل السنت والجماعت میں کوئی گنجائش نہیں۔

© حضرت امام حسین رفائقۂ کی شہادت اور اس کاغم منانے کا جونظریہ پیش کیا ہے۔ حتیٰ کہ وہ اسلامی سال کی ابتدا ماہ محرم کے بجائے ماہ شوال سے کرنے کی تجویز پیش کررہے ہیں بیسو فیصد سے بھی زیادہ ان کی ماتمیت اور شیعیت کی واضح دلیل ہے۔ جس کا مذہب اہل السنّت والجماعت سے کوئی ادنی تعلق بھی نہیں ہے۔

© خلافت و امامت کے متعلق انہوں نے جو نظریہ پیش کیا ہے کہ حضرت علی ڈاٹٹؤ خلافت کے سب سے زیادہ اہل اور مستحق تھے۔ یہ بھی شیعہ نظریہ خلافت ہے۔ اور حضرت ابو بکر ڈاٹٹؤ کی خلافت کو برداشت کرنے اوراپنی خلافت کے حصول کے لیے طاقت استعال نہ کرنے کی جو وجہ انہوں نے لکھی ہے کہ اگراس وقت تلوار نکا لتے اور مقاتلہ کرتے تو دین اسلام مٹ جاتا الخ یمی تو جیہ شیعہ علماء و مجہدین پیش کرتے ہیں۔ اور اس کو بھی امام محمد باقر کی طرف منسوب کرتے ہیں چنانچہ روایت ہے۔

عن ذرارة عن ابى جعفر عليه السلام قال ان الناس لماصنعوا اذبايعوا ابابكر لم يمنع امير المومنين عليه السلام من ان يدعوا الى نفسه الانظراً للناس وتخوفاً عليهم ان يرتد واعن الاسلام فيعبد وا الاوثان ولا يشهد وا ان لا اله الا الله و ان محمد ارسول الله وكان الاحب اليه ان يقرهم على ماصنعوا من ان يرتدوا عن جميع الاسلام الخر (فروع كافى جلاس كاب الروض ١٣٩٥ مطبوع للمنو).

زرارہ نے امام محمد باقر سے روایت کی ہے کہ آپ نے فرمایا کہ اوگوں نے جب (حضرت) ابوبکر کی بیعت کر لی تو حضرت علی کے لیے اپی طرف لوگوں کو بلانے میں سوائے اس کے اور کوئی امر مانع نہ تھا کہ آپ کو اس بات کا خوف تھا کہ اگر ابوبکر کی بیعت سے ہٹا کر اپنی بیعت کی طرف بلا ئیں تو لوگ اسلام ہی ہے پھر جا ئیں گے اور بتوں کی پوجا کرنے لگ جا ئیں گے اور لا الله الا الله محمد جا ئیں گے اور ہتوں کی پوجا کرنے لگ جا ئیں گے اور لا الله الا الله محمد رسول الله کی شہادت نہیں ویں گے۔ اور آپ کو یہ بات زیادہ پہندھی کہ ان کو ابوبکر کی بیعت پرقائم رکھیں اور اسلام سے بالکل مرتد نہ ہوں۔

واہ خوب۔ حضرت علی المرتضٰی کی حسب عقیدہ شیعہ کیا ہی عجیب وغریب خلافت بلافصل ہے جس کا قرار وہ کلمہ واذان میں بھی کررہے ہیں۔ یہاں تفصیل کی گنجائش نہیں ہے۔ بہرحال مذکورہ بالاعبارات کے پیش نظر علامہ وحید الزماں صاحب کو اہل السنّت والجماعت میں شار کرنا بہت مشکل ہے اور طرفہ یہ ہے کہ انہوں نے سنی بن کریہ عقائد زبردسی اپنی کتاب لغت میں بیان کیے ہیں۔ اور باوجوداس کے مولا نالعل شاہ صاحب بھی مولوی وحید الزماں خال موصوف کو اکابر اہل سنت میں شار کرتے ہیں۔ چنانچہ بعنوان: اکابر اہل سنت میں شار کرتے ہیں۔ چنانچہ بعنوان:

وحيد الزمال جناب نواب وقار جنگ خان ارقام فرماتے ہیں:

ومعاوية ومن بعد هم ملوك وامراء متغلبون:

"حضرت معاویداورای کے بعد کے حکمران بادشاہ اور متغلب امیر تھے۔"

( كنزالحقائق من فقه خيرالخلائق ص ٨٬ (استخلاف يزيدص ١٩٧)

حضرت معاويه را الله المحاف فرد جرم مولا نالعل شاه بخاری لکھتے ہیں:

ان امور کی تنقیح جن کی وجہ ہے حضرت معاویہ پرنگیر کی گئی۔ حافظ ابن کشرر قمطراز ہیں:

وقد روی عن الحسن البصری انه کان ینقم علی معاویه اربعة اشیاء قتاله علیا. قتله حج بن عدی و استلحاقه زیاد بن ابیه و مبایعته لیزید ابنه. (البدایه و النهایج ۱۳۰۰ ۱۳۰۰)

حضرت حسن بھری سے روایت ہے کہ حضرت معاویہ پر چار چیزوں کی نقمت کرتے تھے۔حضرت علی ڈٹٹٹؤ کے ساتھ جنگ کرنا اور تجربن عدی کوٹل کرنا اور زیاد بن ابیہ کو اپنے باپ ابوسفیان سے لاحق کرنا اور اپنے بیٹے بیزید کو ولی عہد بنانا۔(استخلاف بزیدص ۱۳۴)۔

اس کے بعد بخاری صاحب موصوف نے ان جاروں امور پرمفصل بحث کرکے حضرت معاویہ واللہ ہے خلاف قرار دادجرم لگادی ہے۔

مودودی صاحب بھی یہی کہتے ہیں

جماعت اسلامی کے بانی و امیر اول نے بھی لکھا ہے کہ حضرت حسن بھریؓ فرماتے ہیں:

حضرت معاویہ کے چارافعال ایسے ہیں کہ اگر کوئی شخص ان میں سے کئی ایک کا ارتکاب بھی کر ہے تو وہ اس کے حق میں مہلک ہو۔ ایک ان کا اس امت پر تلوار سونت لینا اور مشورے کے بغیر حکومت پر قبضہ کرلینا در آ ل حالیکہ امت میں بقایائے صحابہ موجود تھے۔ دوسرے انکا اپنے بیٹے کو جانشین بنانا حالانکہ وہ شرائی اور نشہ بازتھا۔ ریشم پہنتا اور طبورے بجاتا تھا۔ تیسرے ان کا زیاد کو اینے خاندان

میں شامل کرنا حالانکہ نبی مظافیظ کا صاف تھم موجودتھا کہ اولا داس کی جس کے بستر پروہ بیدا ہو۔اورزانی کے لیے کنکر پھر ہیں۔ چوشے ان کا حجر اور ان کے ساتھیوں کونل کردینا۔ (خلافت وملوکیت ہیں ۱۶۲ طبع اول)۔

شیعہ بھی یہی کہتے ہیں

شيعه مجهدمولوي محرحسين وْ هكولكه عني :

اوریبی چارالزام علامه وحیدالزمال نے حضرت معاویہ ڈٹاٹٹؤ پرلگائے ہیں۔ چنانچہ پہلےان کی عبارت بحوالہ ''نجلیات صدافت''نقل کی جا پیکی ہے۔ پہلے ان کی عبارت بحوالہ ''نجلیات صدافت''نقل کی جا پیکی ہے۔

الجواب: مولانالعل شاہ صاحب نے البدایہ والنہایہ سے جوروایت نقل کی ہے وہ بلاسند ہے۔ حضرت حسن بھریؓ ہے کون روایت کرنے والا ہے؟ معلوم نہیں۔ بیشک بلاسند ہے۔ حضرت حسن بھریؓ ہے کون روایت کرنے والا ہے؟ معلوم نہیں۔ بیشک حضرت حسنؓ بھری ایک جلیل القدر تابعی ہیں لیکن حضرت امیر معاویہ وہائی بقول مولا نالعل

شاہ صاحب بھی رفع الثان صحابی ہیں۔ حضرت حسن ہمری ان کے خلاف بیقر ارداد کیونکر پاس کر سکتے ہیں جبکہ رسول اللہ مظافیا کا اپنے اصحاب کے بارے میں بیار شاد ثابت ہے۔ اللہ اللہ فی اصحابی لا تنخذو ہم غرضاً من بعدی (میرے اصحاب کے بارے میں اللہ اللہ فی اصحابی لا تنخذو ہم غرضاً من بعدی (میرے اصحاب کے بارے میں اللہ سے ڈرتے رہنا اوران کوطعن کا نشانہ نہ بنانا الحے۔

﴿ امام فخرالدین رازیٌ آیت مَنُ قُتِلَ مَظُلُومًا فَقَدُ جَعَلُنَا لِوَلِیّهِ سُطْنًا (سورة بنی اسرائیل آیت ۳) "اور جوکوئی مارا جائے مظلوم پس تحقیق کیا ہے ہم نے واسطے والی اس کے غلبہ (ترجمہ شاہ رفع الدین محدثٌ) کی فیر میں لکھتے ہیں:

وعن ابن عباس رضى الله عنهما انه قال قلت لعلى بن ابى طالب رضى الله عنه وايم الله ليظهرن عليكم ابن ابى سفيان لان الله تعالىٰ يقول ومن قتل مظلوماً فقد جعلنا لوليه ساطنا فقال الحسن والله مانصر معاوية علىٰ عَلى رضى الله عنه الابقول الله تعالىٰ ومن قتل مظلوماً فقد جعلنا لولية سُلطنا. والله اعلم.

(تفبيركبيرجلديم على ١٩٤٧ طبع بيروت)\_

حضرت عبداللہ بن عباس والنائی سے روایت ہے کہ آپ نے فرمایا کہ میں نے حضرت علی بن ابی طالب والنائی سے کہا اللہ کی قسم (معاویہ) ابن ابی سفیان آپ پر ضرور غالب آ جا کیں گے کیونکہ اللہ تعالی نے فرمایا ہے کہ جوشخص مظلوم قتل ہوجائے ہم نے اس کے ولی کے لیے غلبہ بنادیا ہے اور حضرت حسن بھری نے فرمایا کہ اس آیت کی وجہ سے حضرت معاویہ حضرت علی والنہ کی مقابلہ میں کامیاب ہوئے ہیں۔ واللہ اعلم

یہ ہے امام حسن بھری کا قول جس کی حضرت ابن عباس کے ارشاد سے ہ نکد ہوتی ہے اور جب حضرت حسن بھری اس آیت سے حضرت معاویہ واللی کی خلافت کا استنباط کر رہے ہیں تو پھر یہ بات کیونکر قابل سلیم ہو سکتی ہے کہ انہوں نے حضرت معاویہ واللی کے کرد ہے ہیں تو پھر یہ بات کیونکر قابل سلیم ہو سکتی ہے کہ انہوں نے حضرت معاویہ واللی کے

خلاف اس طرح کا بیان دیا ہوجس کی بنا پرمولا نالعل شاہ ، ابوالاعلیٰ مودودی ، علامہ وحید الزمال اور مولوی محمد حسین ڈھکو، حضرت معاویہ ڈٹاٹیؤ کی عظمت کو مجروح کررہے ہیں اور اگر مال اور مولوی محمد حسین ڈھکو، حضرت معاویہ ڈٹاٹیؤ کی عظمت کو مجروح کررہے ہیں اور اگر بالفرض امام حسن بصری نے ایسا فرمایا ہے تو اس سے مراد یہ ہے کہ ان کاموں میں حضرت معاویہ ڈٹاٹیؤ سے اجتہادی خطا سرز دہوگئ تھی۔

© حافظ ابن کثیر محدث میشد نے بھی اپنی تفسیر میں عبداللہ بن عباس ڈلٹیڈؤ کا بیارشاد نقل کیا ہے۔ چنانچہاسی آیت کے تحت لکھتے ہیں :

وقد اخذ الامام الحبر ابن عباسٌ من عموم هذه الآية الكريمة ولاية معاويةٌ السلطنة انه سيملك لانه كان ولى عثمان وقد قتل عثمان مظلوماً رضى الله عنه وكان معاوية يطالب عليا رضى الله عنه ان يسلمه قتلته حتى يقص منهم لانه اموى وكان على رضى الله عنه يستمهله فى الامر حتى يتمكن ويفعل ذلك ويطلب علىٌ من معاوية ان يستمه الشام فيأبى معاوية ذلك حتى يسلمه القتلة وابى ان يبايع علياً هو واهل الشام ثم مع المطاولة تمكن معاويةٌ و صار الامر اليه كما قاله ابن عباسٌ واستنبطه من هذه الأية الكريمة وهذا من الامر العجب الخ (تفيرابن كير جلد ثالث معموي المعاوية)

ﷺ علامہ سیدامیر علی صاحب ملیح آبادی متوفی ۱۹۱۹ء مترجم فناوی عالمگیری نے بھی اپنی تفسیر مواہب الرحمٰن میں مذکورہ آبت کی تفسیر کے تحت حافظ ابن کثیر کی مندرجہ عبارت نقل کی ہے جس کا ترجمہ انہی کی عبارت میں حسب ذیل ہے:

امام ابن کثیر یہاں ایک لطیف استباط نقل کیا بینی قولہ تعالیٰ: من قُبِلَ مَظُلُومًا فَقَدُ جعَلْنَا لِوَلیّه سُلُطنًا میں لکھا ہے کہ امام الحبر ابن عباس ڈالٹی نے اس آیت کے عموم سے نِکالا کہ سلطنت معاویہ ڈالٹی کو ہو جائے گی اس وجہ سے کہ حضرت عثمان ڈالٹی کے ولی وہی تھے اور عثمان ڈالٹی مظلوم شہیر ہوئے تھے۔ اور معاویہ ڈالٹی عثمان ڈالٹی مظلوم شہیر ہوئے تھے۔ اور معاویہ ڈالٹی ا

حضرت امیر المومنین علی کرم اللہ وجہہ سے قا تلان عثان رہا تھے کہ مطالبہ کرتے تھے کہ قاتلوں کو مجھے سپر دیجھے تاکہ میں ان سے قصاص لوں اور حضرت علی کرم اللہ وجہہ مہلت چاہتے تھے کہ امر خلافت میں جوفتہ پھیل گیا ہے وہ فروہ وجائے۔ اور بات جم جائے تو ایسا کیا جائے گا۔ اور حضرت علی رہا تھے اس جماویہ رہا تھے کہ شام کا ملک سپر دکرو۔ پس معاویہ رہا تھے اس سے معاویہ رہا تھے کہ شام کا ملک سپر دکرو۔ پس معاویہ رہا تھے کہ شام کا ملک سپر دکرو۔ پس معاویہ رہا تھے کہ شام کا ملک سپر دکرو۔ پس معاویہ رہا تھے کہ سام کے اہل اسلام ان کے ساتھ ہوگئے۔ پھر انجام کو سے بھی انگار کیا اور تمام شام کے اہل اسلام ان کے ساتھ ہوگئے۔ پھر انجام کو جس طرح ابن عباس نے استنباط کیا تھا وہی ہوا کہ سلطنت معاویہ رہا تھے پر مشافر جس کے رہا تھا وہی ہوا کہ سلطنت معاویہ رہا تھے پر استفر ہوگئے۔ پھر انجام کو ہوگئی اور یہ بجیب بات اور بھیب استنباط کیا تھا وہی ہوا کہ سلطنت معاویہ رہا تھے ہوگئی اور یہ بجیب بات اور بھیب استنباط ہے۔ الخ

(تفييرمواهب الرحمٰن جلد١٥م،٩٠ مكتبه رشيد بيرلامور)

جب حضرت عبدالله بن عبال في حضرت معاويد وللفيَّه كى حكومت كااستنباط مذكوره قرآني آیت سے کیا ہے اور آپ کے نزدیک حضرت معاویہ وٹاٹٹؤ مجہد بھی ہیں تو مولانالعل شاہ صاحب کے لیے (جو فاضل دیوبند بھی ہیں) کسی طرح بھی بیہ جائز نہ تھا کہ وہ حضرت معاویہ والنی جیسی ایک عظیم شخصیت کے خلاف اس طرح مفصل جرح کرتے (جس کا مظاہرہ انہوں نے اپنی کتاب 'استخلاف بزید' میں کیا ہے)۔جوشیعہ علماء ومجتهدین کا مذموم شیوہ ہے۔ ﴿ مَدُوره حِيار الزامات ميں سے ايك الزام كے متعلق شيعه مجتبد وْ هكوصاحب نے لکھا ہے کہ: ''امشورہ تخت پر قابض ہوگیا۔'' اور مودودی صاحب نے لکھا ہے: ''اور مشورے کے بغیر حکومت پر قبضہ کرلیا۔" حالاتکہ بیسب بہتان ہے۔ کیونکہ حضرت معاویہ والٹوئے نے حضرت حسن والٹوئو کی خلافت پر زبردسی قبضہ بیں کیا تھا بلکہ انہوں نے اپنی رضامندی سے اپنی خلافت ان کے سپر دکر کے ان کی بیعت خلافت کر لی تھی۔ اور ساری عمر حضرت معاوية سے وظائف وعطيات ليتے رہے اى بنا پر اہل السقت والجماعت كابير ملک، ہے کہ حضرت امام حسن والفی کی سکے کے بعد حضرت معاوید والفیز تمام مملکت اسلامیہ

كے برحق خليفہ تھے۔ شكالته

ک فرکورہ چارامور میں سے سب سے اہم اور مُڑ کہ الاقدام بحث جنگِ صفین کی ہے جو حضرت علی الرتضی اور حسرت معاویہ ڈاٹٹیؤ کے مابین واقع ہوئی اور جس میں فریقین کی طرف سے ہزار ہا ہزار مسلمان شہید ہوئے تھے۔ رحمۃ اللہ علیم اجمعین لیکن اس کے باوجود بھی اہل السنّت والجماعت کا مسلک یہ ہے کہ حضرت معاویہ ڈاٹٹیؤ وغیرہ صحابہ کرام سے اس میں اجتہادی خطاء سرز د ہوئی ہے۔ یہ خقیقاً گناہ ہے نہ فسق چہ جائیکہ کفر و نفاق اور حضرت علی المرتضی ڈاٹٹیؤ نے بھی فریق ٹانی کو حقیقاً باغی نہیں قرار دیا۔ یہی وجہ ہے کہ آپ نے فریق ٹانی کے اموات کی بھی نماز جنازہ پڑھائی ہے۔ اور ان کو بھی جنتی قرار دیا ہے۔ چنانچہ روایت ہے: کاموات کی بھی نماز جنازہ پڑھائی ہے۔ اور ان کو بھی جنتی قرار دیا ہے۔ چنانچہ روایت ہے: سئل علی عن قتال یوم الصفین فقال قتلانا و قتلا ھم فی الجنة .

مسل على عن قبال يوم الصفين فقال فتالانا و فتالا هم في البعنه . ( كنز العمال جلد ششم واقعة الصفين )

اور صفین کے قال کے متعلق حضرت علی ڈٹاٹٹؤ سے دریافت کیا گیاتو آپ نے فرمایا کہ ہمارے مقتول اور ان کے مقتول دونوں جنتی ہیں۔

توجب جنگ و قال کے باوجود حضرت معاویہ ڈاٹٹؤ کی طرف صرف اجتہادی خطا منسوب کی جاتی ہے اور اس پر بھی آپ اور دوسر ہے صحابہ کرام بی لئی جوآپ کے حامی سے حسب حدیث بخاری ایک اجر کے مستحق ہیں۔ تو اس سے کم درجہ کے اختلافی امور میں یعنی استلحاق زیاد۔ استخلاف بیز بداور حضرت جحر بن عدی کے قبل کے سلسلہ میں ان کوطعن و ملامت کا کیونکر ہدف بنایا جاسکتا ہے۔ حالانکہ ان میں بھی آپ نے اجتہاد سے کام لیا ہے تو یہ کتنی بری ناانصافی ہے کہ مولانا لعل شاہ بخاری حضرت امیر معاویہ ڈاٹٹؤ کوایک مجتہداورر فیع الثان صحابی مان کر بھی ان پر جرح وطعن میں کتنے صفحات معاویہ دائی کو ایک محتہداورر فیع الثان صحابی مان کر بھی ان پر جرح وطعن میں کتنے صفحات سیاہ کررہے ہیں۔ واللہ الہادی۔

ايك غلط بمي كاازاله

حضرت عبدالله بن عباس والنوائي قرآني آيت سے حضرت معاويه والنو كا متعلق

خلافت کا جواسنباط کیا ہے اس سے بیغلط جمی نہیں ہوئی جا ہے کہ پھر حضرت معاویہ ڈاٹٹؤ کی طرف اجتہادی خطا کیوں منسوب کی جاتی ہے جبکہ ان کی خلافت بھی قرآنی آیت سے ثابت ہوتی ہے۔ کیونکہ حضرت معاویہ والٹیؤ کی خلافت نص قرآنی سے ثابت نہیں ہوتی بلکہ بیا یک استنباطی نکتہ ہے جوحضرت ابن عباس ٹالٹیؤنے نکالا ہے اور برعکس اس کے حضرت علی المرتضى ولانتي كل خلافت خلفائے ثلثہ كى طرح آيت استخلاف اور آيت ممكين كى نص سے ثابت ہوئی ہے اورنص اور استنباط میں بڑا فرق ہے۔ نیز حضرت معاویہ ڈاٹٹؤ کی استنباطی خلافت کا تعلق بھی حضرت علی ٹاٹٹؤ کی خلافت کے بعد کے دور سے ہے کیونکہ حضرت علی المرتضى والثنيئك دور خلافت ميں اور كونى خلافت مستحق نہيں تھا اور خود حضرت معاویہ وٹاٹنڈ نے بھی حضرت علی المرتضلی وٹاٹنڈ کی خلافت ہے کوئی نزاع نہیں کیا تھا بلکہ آ یہ کا اور دوسرے صحابہ کرام ٹنکائٹیم کا مطالبہ صرف حضرت عثمان ذوالنورین ڈٹاٹٹیؤ کے قاتلین سے قصاص لینے کا تھا البتہ حکمین کے فیصلہ کے بعد آپ نے اپنی خلافت کا اعلان کیالیکن اس میں حکمین سے بھی اجتہا دی خطا کا صدور ہوا تھا۔ جیسا کہ اس کی مفصل بحث خارجی فتنہ حصہ اوّل میں کردی گئی ہے۔

> حضرت معاويه راين النينة اور كتابت وحي مولا نالعل شاه صاحب لكھتے ہيں:

مورخین کا اتفاق ہے کہ حضرت معاویہ ڈھائیڈ منجملہ ان کا تبین کے تھے جو رسالت ما ب مائیڈ کے دربار میں کتابت کے کام پر متعین تھے چنانچہ عبد آمنع خان صاحب نے مکا تیب رسول میں طبقات ابن سعد کے حوالے عبد آمنع خان صاحب نے مکا تیب رسول میں طبقات ابن سعد کے اوّل سے بعض مکتوبات کی نشاندہ ہی بھی کی ہے بحوالہ طبقات ابن سعد ج اوّل ص ۲۲۲) مشہور یہ ہے کہ وہ کا تب وی تھے جیسا کہ حافظ ابن کثیر لکھتے ہیں: معاویۃ ابن صخر حال المومنین و کاتب وحی دب العلمین (البدایہ والنھایہ ج کس کاا) حضرت معاویہ ڈھائیڈ مومنوں کے ماموں اور کا تب وی تھے۔''لیکن کا تب وی کا قول متفق علیہ ہیں۔ النے (استخلاف بزیرص ۱۳)۔

تبعره

ال بحث کی ضرورت ہی کیاتھی۔ہم کہتے ہیں کہ کیا حضور رحمۃ للعالمین ،امام الانبیاء والمرسلین خاتم النبیین حضرت محمد رسول اللہ علیاتیا کے مکا تیب مقدسہ کی کتابت کرنا اور وہ بھی حضور علیاتیا کے ارشاد کے تحت کیا کوئی معمولی شرف وسعادت ہے۔

ایس سعادت رو بازو نیست

تا نہ بخشد خدائے بخشدہ

لا اشبع الله بطنه كاطعن

مولوی مہر حسین شاہ صاحب امام نسائی کے حالات میں بُنتان المحد ثین مؤلفہ حضرت شاہ عبدالعزیز صاحب محدث دہلوی سے نقل کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

ایک شخص نے بوچھا (بعنی امام نسائی سے) کہ امیرالمونین معاویہ ڈاٹٹوئی کے مناقب کے متعلق بھی آپ نے بچھلکھا ہے؟ تو نسائی بیجیات جواب دیا کہ معاویہ ڈاٹٹوئی کے لیے یہی کافی ہے کہ برابر برابر چھوٹ جا ئیں۔ان کے مناقب کہاں۔ بعض لوگ کہتے ہیں کہ یہ کہ بھی کہا تھا کہ مجھے ان کے مناقب میں سوائے اس حدیث لا اشبع اللہ بطنہ کے اور کوئی صحیح حدیث نہیں ملی۔ پھر کیا تھا لوگ ان پڑے اور شیعہ شیعہ کہہ کر مارنا پیٹنا شروع کیا ۔۔۔۔ کہتے ہیں کہ آپ کی ان پڑوٹ بڑے اور شیعہ شیعہ کہہ کر مارنا پیٹنا شروع کیا ۔۔۔۔ کہتے ہیں کہ آپ کی اور وہاں صفا اور مروہ کے درمیان وفن کیے گئے مارہ مرموہ کے درمیان وفن کیے گئے سام معظم بین پر کے دن آپ کا انتقال ہوا۔ الخ

د صائص نسان منا قب مرصوی مترجم عرض نا شرص ۲)

شبعه مجهدة هكو

مولوی محمد حسین شیعه مجتز بھی حضرت معاوید بناتی کے مطاعن میں بدروایت پیش

كرية موس كالصح بين:

امام المل سنت نسائی (صاحب سنن نسائی) سے فضائل معاویہ ٹائٹیئیان کرنے کی استدعا کی گئی انہوں نے کہا ما اعوف له فضیلة الا لا اشبع الله بطنه: 
''میں ان کی کوئی فضیلت نہیں جانتا سوائے لا اشبع الله بطنه (خدااس کا پیٹ نہرے) کے۔' (استیعاب ابن عبدالٹر ج عص اس وغیرہ)۔ جناب رسول خدا نہر کے کے۔' (استیعاب ابن عبدالٹر ج عص اس وغیرہ)۔ جناب رسول خدا نے کسی کام کے سلسلہ میں معاویہ کو بلانے کے لیے آ دئی بھیجا۔ اس نے واپس جا کرع ض کیا کہ وہ کھ ان کھار ما ہے۔ دوبارہ بھیجا پھر اس نے جا کر یہی کہا۔ اس بر آ مخضرت نے فرمایا لا امت ع الله بطنه اس بددعاء کا اثر یہ ہوا کہ کہتے ہیں ان کے دسترخوان پر سوطرت کے کھانے رکھے جاتے ہتے اور وہ کھاتے کھاتے آ خرمیں کہتے۔ پیٹ تو نہیں بھرالیکن منہ تھک گیا ہے۔ بیاثر تھا اس بددعاء کا جو آ خضرت نے ان کو دی تھی''لا اشبع الله بطنه۔'' اللہ اس کا پیٹ نہ بھرے آ تخضرت نے ان کو دی تھی''لا اشبع الله بطنه۔'' اللہ اس کا پیٹ نہ بھرے آ تخضرت نے ان کو دی تھی''لا اشبع الله بطنه۔'' اللہ اس کا پیٹ نہ بھرے (انوار اللغة مولفہ وحیدالزمان ویہ ہے۔ بیاش دی ان کیات صداقت بھی در کھرے انوار اللغة مولفہ وحیدالزمان ویہ ہے۔ اس کیا کے نہ بھرے (انوار اللغة مولفہ وحیدالزمان ویہ ہے۔ کا میں کا کھیلہ کے ان کو دی تھی ''لا اشبع الله بطنه۔'' اللہ اس کا پیٹ نہ بھرے (انوار اللغة مولفہ وحیدالزمان ویہ ہے۔ اللہ اس کا کہیات صداقت بھی کے اس کے اس کے دستر مولفہ وحیدالزمان ویہ کے دستر میں کا کھیل کے دستر مولفہ وحیدالزمان ویہ کے دستر میں کا کھیل کے دستر میں کو کو کو کھی کے دستر میں کیا کھیل کے دستر میں کر کھیل کے دستر میں کو کھیل کے دستر میں کو کھیل کے دستر میں کر کھیل کے دستر میں کہ کہ کے دستر میں کر کھیل کے دستر میں کی کھیل کے دستر میں کے دستر میں کے دستر میں کر کھیل کے دستر کو کھیل کے دستر کی کھیل کے دستر کی کھیل کے دستر کی کھیل کے دستر کے دستر کو کھیل کے دستر کی کھیل کے دستر کے دستر کے دستر کے دستر کی کھیل کے دستر کے دستر کے دستر کے دستر کی کھیل کے دستر کے دستر کی کھیل کے دستر کی کے دستر کے دستر کی کھیل کے دستر کے

 رام چندر، پچمن، زرتشت، بده وغیره پیغیبر تھے وحیدالز مال علامہ وحیدالز مال خال لکھتے ہیں:

ولهذا ماینبغی لنا ان نجحد نبوة الانبیاء الانحوین الذین لم یذکرهم الله سبحانه فی کتابه وعرف بالتواتر بین قوم ولو کفار انهم کانوا انبیاء وصلحاء کرامچندر والجهمن و کشن جی بین الهنود وزراتشت بین الفرس و کنفسیوس وبدها بین اهل الصین و جاپان وسقراط و فیثا غورس بین اهل و نان الخ (هدیة المهدی حداول، ۱۹۵۸ مطبوعه دهنی "اورای وجه به مارے لیے بیجائز نہیں کہم دوسرے پیغمبروں کی نبوت کا انکار کر س مطبوعه دهنی "اورای وجه به مارے لیے بیجائز نہیں کہم دوسرے پیغمبروں کی نبوت کا انکار کر س مطبوعه دهنی الله تعالیٰ نے اپنی کتاب میں نہیں کہا اورایک قوم کے درمیان خواہ وہ کافر ہیں مشہور ہے کہ وہ انبیاء اور صلحاء تھے۔مثلاً رامچند رمچھن،گشن جی ہندوؤں میں ورز اسی فارسیوں میں اور کنفسیوس اور بدھائل چین اور جایان میں ستراطاور فیثا غورس یونا نیوں میں الله ۔

وحیدالزماں صاحب کا بیعقیدہ بالکل باطل ہے کیونکہ ان شخصیتوں کی نبوت کی نص سے ثابت نہیں۔اور بغیران کے سے کا بیت نہیں۔اور بغیران کے سے کھونگر نامنصب نبوت سے استہزا کرنا ہے۔

بہے وحیدانز مال ساحدے کی ذہنیت کابگاڑ ،عبرت ،عبرت ،عبرت ،

الجواب: ① مولوی مہر حسین شاہ صاحب نے حضرت شاہ عبدالعزیز صاحب محدث کی کتاب بستان المحد ثین کے حوالہ سے بیردوایت پیش کی ہے۔اور پھراحوال امام نسائی کے تحت سے بیان کے حوالہ سے بیان کے تحت سے بیان کی ہے ہیں:

کہا کہ میں ان کی فضیلت میں اس کے سواکوئی حدیث نہیں جانتا۔ لااشبع الله بطنه یعنی خدااس کا پیٹ نہ بھرے۔

اس روایت کے لیے انہوں نے تہذیب الکمال، اشعۃ اللمعات اور وفیات الاعیان احوالہ دیا ہے۔

شیعہ مجہد ڈھکوصاحب نے بیروایت علامہ وحیدالزماں کی کتاب انوار اللغہ سیعہ مجہد ڈھکوصاحب نے بیروایت علامہ وحیدالزماں کی کتاب انوار اللغہ سے نقل کی ہے جن کے متعلق پہلے ثابت کردیا گیا ہے کہ وہ آخر میں شیعہ عقا کد کے حامی ہوگئے تھے اور حضرت معاوید رٹائیڈ سے تو ان کو کھلم کھلا بغض تھا۔ اور عالبًاسی وجہ سے انہوں نے مندرجہ زیر بحث روایت کے ساتھ اس عبارت کا اضافہ کردیا ہے کہ:

اس بددعاء کا اثریہ ہوا کہ ..... وہ کھاتے کھاتے آخر میں کہتے پیٹ تونہیں بھرا لیکن منہ تھک گیا ہے۔

حالانکہ بستان المحد ثین، وفیات الاعیان اشعنہ اللمعات الاستیعاب اور مرقاۃ شرح مشکلوۃ للعلا مہالقاری المحد ث الحقی میں بیالفاظ بالکل نہیں ہیں اور یہاں بیہ بات بھی ملموظ رہے کہ اگر حضرت معاویہ ڈالٹیڈا لیے ہی بسیار خور تھے تو ان کے دستر خوان سے حضرت امام حسن وغیرہ حضرات نے کیوں لطف اٹھایا ہے۔ اور لاکھوں، کروڑوں رو پے ان سے بطور عطایا وظائف کیوں لیتے رہے ہیں۔ کیا جس شخص کو آئخضرت ملائیل کی بدد عالمی ہو اس کو بیائمہ اہل بیت اپنائس بناسکتے ہیں؟ عبرت عبرت عبرت عبرت۔

 حضور مَنْ الله كل مارشاد بهى حضرت سلمان فارى والنفظ سے مروى ہے كه:

ان رسول الله صلى الله عليه وسلم خطب فقال ايما رجل من امتى سببته سبّة اولعنته لعنة في غضبي فانما انا من ولد ادم اغضب كما تغضبون وانما بعثني رحمة للعالمين فاجعلها عليهم صلوة يوم القيامة \_الح (ابوداو وجلدوم كاب النت ص١٨٥)

یعنی رسول الله مکالیا نے اپنے بیان میں بیفر مایا تھا کہ میری امت میں ہے جس شخص کو میں سب کروں یا اس پرلعنت کروں غصہ کی حالت میں تو بے شک میں اولادِ آدم میں سے ہوں جس طرح تمہیں غصہ آتا ہے اسی طرح مجھے بھی غصہ آتا ہے اسی طرح مجھے بھی غصہ آتا ہے اور تحقیق اللہ تعالیٰ نے مجھے رحمت بنا کر بھیجا ہے۔ اے اللہ تو اس کو ان کے باور تحقیق اللہ تعالیٰ نے مجھے رحمت بنا کر بھیجا ہے۔ اے اللہ تو اس کو ان کے اور تحقیق اللہ تعالیٰ نے مجھے رحمت بنا کر بھیجا ہے۔ اے اللہ تو اس کو ان کے ایس کے دن رحمت بنادے۔ الح

لیحیے معاملہ برعکس ہوگیا۔ مولوی مہر حسین شاہ صاحب اور شیعوں نے جو حدیث حضرت معاویہ رفائی کو مطعون کرنے کے لیے پیش کی تھی وہ ان کے لیے رحمت ثابت ہوگئی۔ اور حضور مُلِینی کے الفاظ صرف آخرت میں ہی رحمت نہیں بنیں گے دنیا میں بھی ان کی تعبیر یہ نکلی ہے کہ حق تعالی نے حضرت معاویہ رفائی کو ایک وسیع وعریض مملکتِ کی تعبیر یہ نکلی ہے کہ حق تعالی نے حضرت معاویہ رفائی کو ایک وسیع وعریض مملکتِ اسلامیہ کا متفق علیہ خلیفہ بنادیا۔ جن کے ذریعہ اسلامی فقوعات کا سلسلہ پھیلتا گیا اور آپ کے بیت المال سے حضرت امام حسن اور حضرت امام حسین رفائی جیسی جنتی شخصیتیں مالا مال ہوتی رہیں۔ یہ ہو دوسخا کا منبع بن ہوتی رہیں۔ یہ ہو دوسخا کا منبع بن گئے۔ درضی الله عنہم اجمعین.

اور یہ وہی حضرت ابن عباس والیت جرامت حضرت عبداللہ بن عباس والیفؤ سے مروی ہے۔
اور یہ وہی حضرت ابن عباس والیفؤ ہیں جنہوں نے ایک قرآنی آیت سے حضرت معاویہ والیفؤ کی خلافت کا استنباط کیا ہے۔ اگرآپ حضورا کرم مُؤلیفؤ کی خلافت کا استنباط کیا ہے۔ اگرآپ حضورا کرم مُؤلیفؤ کی خلافت کا استنباط کیا ہے۔ اگرآپ حضورا کرم مُؤلیفؤ کی عظمت کیونکرآ سکتی تھی بطند کو حقیقتاً بدد عاشمیت تو ان کے دل میں حضرت معاویہ والیفؤ کی عظمت کیونکرآ سکتی تھی

وہ تو ان کو حقارت کی نگاہ ہے دیکھتے۔ان کی توجہ قر آن سے حضرت معاویہ ڈٹاٹٹؤ کی خلافت متنبط کرنے کی طرف کیونکر ہو علی تھی۔

حضرت معاویه را الله از روئے حدیث جنتی ہیں

@ حضرت معاويه راللين كفضائل تحت خودمولا نالعل شاه بخارى لكهت مين: حضرت ام حرام وللفاروايت فرماتي بيل كدايك دفعه رسول الله مَاليَّا مُحوخواب اسرّاحت ہوئے۔جاگے تومکرارہے تھے میں نے عرض کیا: مایضحکک یا رسول الله مَنْ اللهِ مَن الله يغزون البحر مثل الملوك على الأسرة. ميرى امت ميس سے كھالوگ جہاد کے ارادہ سے سمندر میں سوار ہوئے جیسے بادشاہ تختوں پرجلوہ گر ہوتے ہیں۔ حضرت ام حرام واللهافر ماتی میں کہ میں نے عرض کیا یارسول الله مالله وعافر مائے كه ميں ان ميں شامل ہوجاؤں۔ آپ نے دعا فرمائی اور پھرسو گئے۔ تھوڑی در بعد بیدارہوئے تومسرارے تھے۔ میں نے عرض کیامایضحکک یا رسول الله حضرت كولى چيز باعث تبسم بني-حضور نے پہلے كلمات كا اعادہ فرمايا اور ميں نے دوبارہ شرکت کے لیے دعاء کی درخواست کی۔ آپ نے فرمایا تم پہلی جماعت كے ساتھ ہو۔ ( سي بخارى جلداوّل م ٢٥٣)

نيز لكصة بين:

۲۸ میں عہد عثانی ڈاٹنؤ میں حضرت امیر مورید ڈاٹنؤ کی قیادت میں قبرص پر تملہ ہوا۔ ام حرام بھی اپنے شوہر حضرت عبادہ بن الصامت کی رفافت میں شریک جہاد ہوئیں۔ فتح کے بعد واپسی پر خچر پر سوار ہونا چا ہتی تھیں کہ گر پڑیں اور شہید ہوگئیں اور اس طرح صادق ومصدوق پیغیبر کی پیشینگوئی تجی ہوگئے۔ جس جہادی مہم کی جلوہ نمائی سے حضور شائی کو پہلی بارخواب میں مسرور کیا گیا تھا اس کے قائد حضرت نمائی سے حضور شائی کو پہلی بارخواب میں مسرور کیا گیا تھا اس کے قائد حضرت

امير معاويه والتفيُّ تھے۔ (استخلاف يزيدص١١١)

ال حدیث سے بھی حضرت معاویہ ڈھاٹئؤ کی بڑی فضیلت ثابت ہوتی ہے۔ بحری جہاد کی اوّلیت اوراس کی قیادت کا خصوصی شرف آپ کو ہی نصیب ہوا ہے۔لیکن مولا نالعل شاہ بخاری نے بہاں ایک دوسری حدیث کونظرا نداز کر دیا ہے جس سے آپ کا جنتی ہونا ثابت ہوتا ہے۔ چنانچے حضرت امّ حرام فرماتی ہیں کہ:

انها سعت النبی صلی الله علیه وسلم یقول اول جیش من امّتی یغزون البحرقد او جبوا قالت ام حرام قلت یا رسول الله انا فیهم قال انتِ فیهم" (ایضاً مج بخاری تاب الجهاد باب ماتبل فی قال الروم) انهول نے رسول الله مناقشی کا بیارشاد سنا کہ میری امت میں سے پہلالشکر جو سمندر میں جہاد کرے گاان کے لیے جنت واجب ہوگئ۔ مافظ این جم عسقلائی قد او جبوا کے تحت فرماتے ہیں:

اى فعلوا فعلاً وجبت لهم به الجنة (فتح البارى ٢٥ص٥٥)

" ایمنی انہوں نے ایسا کام کیا کہ اس کی وجہ سے ان کے لیے جنت واجب ہوگئی۔"

اس سے ثابت ہوا کہ یہ پہلالشکر جس کے قائد حضرت معاویہ ڈاٹٹٹٹٹے سب جنتی ہیں۔ یہاں یہ محوظ رہے کہ اس کے بعد کی حدیث میں مدینۃ قیصر پر جملہ کرنے والےلشکر کے متعلق بجائے او جبوا کے معفود کھی کے الفاظ ہیں (اور اس لشکر کا قائد پرید تھا)

اور دونوں میں بڑا فرق ہے۔ (اس حدیث قسطنطنیہ سے بزیدی گروہ پرید کے خلیفہ عادل و صالح یا خلیفہ راشد ہونے پر جو استداال کرتا ہے اس کا جواب ان شاء اللہ تعالی "کتاب خارجی فتنہ" جلد دوم میں آرہا ہے۔ یہاں اس بحث کی گنجائش نہیں ہے )۔

بہرحال جب حضرت امیر معاویہ رہائے اور آپ کے لئکر کے لیے در بار رسالت سے جنتی ہونے کی بشارت مل گئی تو پھر ان کے لیے لسانِ نبوت سے حقیقی بدد عا گیونکر نکل سکتی ہونے کی بشارت مل گئی تو پھر ان کے لیے لسانِ نبوت سے حقیقی بدد عا گیونکر نکل سکتی ہے۔ لہذا ثابت ہوا کہ لااشبع اللہ بطنہ سے مراد ورحقیقت دعاء رحمت ہے اور بیشان

رحمة للعالمين كے مناسب ہے۔

حضرت امير معاويد رالغينك كي حضور مَاليَّنَيْم كي دعا

اس عنوان کے تحت مولا نالعل شاہ بخاری حب ویل صدیث نقل کرتے ہیں:
عن النبی عَلَیْ انہ قال لمعاویۃ اللهم اجعلہ هادیا مهدیا (رواہ الرّ ہذی)
یعنی حضور مَن اللّٰهِ نے دعاء فرمائی اے اللّٰہ معاویہ راللّٰهٔ کو ہادی ومہدی بنادے۔''
اس روایت کو تر ندی نے روایت کیا ہے اور اس کی تحسین کی یعنی یہ روایت حسن
درجہ کی ہے۔ الحاصل حضرت معاویہ راللہ حضور مَن اللہ کے صحابی ہیں۔ فقیہ ہیں۔
حضرت ام حرام کی روایت کے اوّلین مصداق ہیں ۔۔۔۔ اور حضور مَن اللہ اِن مادیت یا فتہ
کے حق میں دعاء کی کہ: اے اللہ! معاویہ کو ہدایت دینے والا اور ہدایت یا فتہ
بنا۔ (استخلاف بریوس ۱۱۳)۔

(ب)علاوه ازیں بیکھاہے:

تر مذی کی روایت اللهم اجعل معاویة هادیا مهدیا اگر چه پایئر صحت کونهیں کی روایت اللهم اجعل معاویة هادیا مهدیا اگر چه پایئر صحت کونهیں کی بہنچی تا ہم حسن ہونے کی وجہ ہے مقبول ومعتربھی ہوگی' (استخلاف بزیدص ۱۱۸)۔

تنجره

ناواقف لوگ کسی حدیث کے سی نہ ہونے کا یہ مطلب لیتے ہیں کہ یہ حدیث غلط ہے۔ حالانکہ راویوں کے اوصاف کے اعتبار سے حدیث کی مختلف قسمیں ہیں۔ اور فن حدیث کی مختلف قسمیں ہیں۔ اور فن حدیث کی اصطلاح میں ان کو سی جس منعیف اور موضوع کہتے ہیں جن میں پہلا ورجہ سی حدیث کی اصطلاح میں ان کو سی جس مقبول و معتبر ہوتی ہے۔ جیسا کہ زیر بحث حدیث ہے۔ جس میں حضور رحمۃ للعلمین سی ای اور حضرت معاویہ رہی ہی نے بادی اور مہدی کی دعاء کی ہے جس سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ حضرت معاویہ رہی ہی خود ہدایت یافتہ بھی سے اور آپ کی ہے دوسرے لوگول کو بھی ہدایت نصیب ہوئی۔ اب رسول کریم میں ہی اس جامع دعاء کو سے دوسرے لوگول کو بھی ہدایت نصیب ہوئی۔ اب رسول کریم میں ہیں جامع دعاء کو

سلیم کرتے ہوئے بھی کیا یہ بات قابل سلیم ہوسکتی ہے کہ حضور مَن اللہ اللہ بطنه سے بددعا کی تھی ہرگز نہیں۔ بلکہ درحقیقت یہ بھی آپ کے لیے دعائے رحمت تھی اللہ بطنه سے بددعا کی تھی ہرگز نہیں۔ بلکہ درحقیقت یہ بھی آپ کے لیے دعائے رحمت تھی جس کی برکت سے آپ کو بیشان ملی کہ حضرت حسن ڈاٹٹیڈ اور حضرت حسین ڈاٹٹیڈ جیسے مقبول بارگاہ بھی آپ کے دسترخوان سے لطف اندوز ہوتے رہے۔ ثقافیڈ

حضرت معاویہ رہائٹۂ کے گھوڑ ہے کا غبار

حضرت معاویہ ڈاٹٹؤ کے فضائل میں مولا نالعل شاہ بخاری حضرت عبداللہ بن مبارک ّ کا پیشہور قول بھی پیش کرتے ہیں کہ:

## امام نسائی و شالله

امام نسائی جلیل القدر محدث ہیں۔ آپ کی سنن نسائی صحاح سے میں بھی شامل ہے۔
لین آپ نے بھی غصہ سے مغلوب ہوکر حضرت معاویہ ڈاٹٹؤئے کے بارے میں لا اشبع الله
بطنه کی حدیث پیش کی تھی۔ لیکن حضرت معاویہ ڈاٹٹؤئے مذکورہ فضائل اور رحمت
للعالمین مُلٹٹؤ کی دعائے خاص کے مقابلہ میں تو ان کی بات کوئی شرعی جمت نہیں ہے جس
کومولوں مہر حسبن شاہ صاحب حضرت معاویہ ڈلٹٹؤ کے مطاعن میں پیش کررہے ہیں اگر
کسی کتاب کی ہر عبارت ججت ہو سکتی ہے تو پھر امام نسائی بھی نہیں نی سکتے۔ چنانچہ
ک علامہ ابن خلکان متوفی ۱۸۲۲ھ نے امام نسائی کے حالات میں اس واقعہ کا ذکر کرتے
ہوئے لکھا ہے کہ:

وفی روایة اخوی. مااعرف له فضیلة الا الا اشبع الله بطنک "و کان یتشیع النج (وفیات الاعیان جلداول ۲۵ که) اور دوسری روایت میں ہے که امام نسائی نے کہا کہ میں حضرت معاویہ رفائی کی کوئی فضیلت نہیں مانتا گریہ کہ حضور نے فرمایا تھا''اللہ تیرا پیٹ نہ کھرے''اورامام نسائی میں شیعیت تھی۔''الخ حضور نے فرمایا تھا''اللہ تیرا پیٹ نہ کھرے''اورامام نسائی میں شیعیت تھی۔''الخ حضرت شاہ عبدالعزیز صاحب محدث کی کتاب''بستان المحد ثین'' کا جوحوالہ امام نسائی کے واقعہ میں پیش کیا ہے۔اس میں رہ بھی ہے کہ:

''یہ شافعی المذہب تھے۔صوم داؤدی پر ہمیشہ بیرار ہے تھے۔ بایں ہمہ کثیر الجماع تھے چنانچہ جارعورتیں آ ب کے نکاح میں تھیں اور ہر ایک کے پاس ایک ایک شب رہتے تھے۔ان کے علاوہ لونڈیاں بھی موجودتھیں الخ (بستان المحدثین ص ۱۸۹)

صديق اكبركون بين؟ خصائص نسائى

مولوی مہر حسین شاہ صاحب نے خصائص نسائی مترجم شائع کی ہے اور مقصد ہے ہے کہ حضرت علی المرتضی بڑائی کے فضائل و مناقب کی تشہیر کی جائے۔لیکن خصائص نسائی تو رطب و یابس کا مجموعہ ہے۔ اس میں نہ صرف ضعیف روایات ہیں بلکہ موضوع بعنی من گھڑت بھی ہیں۔ چنانچہ حدیث نمبر آ ریکھی ہے:

قال على انا عبدالله واخو رسوله وانا الصديق الاكبر لا يقول ذلك بعدى الاكاذب صليت قبل الناس سبع سنين.

ترجمہ: '' حضرت علی ڈٹاٹنؤ نے فرمایہ بیں اللہ کا بندہ ہوں اور اس کے رسول کا بھائی ہوں اور میں صدیق اکبر ں۔ میرے بعد کوئی یہ بات نہ کھے گا مگر جھوٹا۔ میں نے سات برس لوگوں سے پہلے نماز پڑھی۔''

(ف) ال حدیث سے بھی معلوم ہوا کہ حضرت علی والنظ اسلام میں اس صدیث سے بھی معلوم ہوا کہ حضرت علی والنظ اسلام میں سب سے مقدم ہیں کہ سات برس لوگوں سے پہلے اسلام لائے اور

نماز پڑتی (خصائص نسائی مترجم بص ۸)

(ب) حدیث نمبر (2) ترجمہ: حضرت علی ڈالٹھ نے فرمایا کہ میں نبی سُلٹھ کے بعد اپنے سوااس امت میں کسی کونہیں جانتا کہ میرے برابر خدا کی عبادت کی ہوکہ میں نے اللہ کی نوبرس عبادت کی پہلے اس سے کہ عبادت کرے اس کی کونی اس مت میں ہے۔

(ایضا خصائص نسائی جس۸)

تنجره

① حافظ ابن كثير محدث نے بيروايت ان الفاظ ميں لکھی ہے:

انا الصديق الاكبر امنت قبل ان يُؤمِنَ ابو بكر و اسلمت قبل ان بسلم."

اس پرحافظ ابن کثیر لکھتے ہیں:

هذا لايصح قاله البخارى وقد ثبت عنه بالتواتر انه قال على منبر الكوفة. ايها الناس ان خير هذا الامة بعد نبيها ابوبكر ثم عمر الخ. (البدايه والنهاي جلد ٢٠٠٠)

یدروایت صحیح نہیں ہے امام بخاری نے یہی فرمایا ہے۔ اور حضرت علی ڈاٹٹؤ سے تواتر کے ساتھ ثابت ہے کہ آپ نے منبر کوفہ پر فرمایا تھا کہا ہے لوگو! نبی مُثَاثِیَّا کے بعداس امت میں سب سے بہتر ابو بکر ہیں بھرعمر'' الح

(ب) دوسری روایت میں ہے کہ اندہ صلی قبل الناس بسبع سنین (کہ حضرت علی اللہ اللہ سات سال لوگوں سے پہلے نماز پڑھی ہے یا نوسال پہلے نماز پڑھی ہے یا نوسال پہلے نماز پڑھی ہے )۔

اس كے متعلق ابن كثير لكھتے ہيں:

هذا لایصح من ای وجه کان روی عنه (ص٣٥٥) يعنى جس وجه عنه

حضرت علی شائنی سے بیرروایت لی جائے سے تہیں ہے۔

اور بیر کتنا بڑا جھوٹ ہے کہ حضرت علی رٹائٹیُالوگوں سے سات سال یا نو سال پہلے اسلام لائے اور نماز پڑھی۔ حالانکہ نبی کریم طُلٹیُؤ کی بعثت یعنی اعلان نبوت کے وقت حضرت علی رٹائٹیُ قریباً وس برس کی عمر کے تھے۔ تو کیا آپ بعثت نبوی سے پہلے ہی ایک برس کی عمر میں اسلام لائے اور نماز پڑھنی شروع کردی لاحول و لاقوۃ الا باللہ. اس قسم کی بے بنیاد روایات روافض نے اپنی کتابوں میں درج کردی ہیں۔لیکن مولوی مہر حسین شاہ صاحب کے نزد یک بیر پہندیدہ ہیں۔

شيعه عقيره مين صديق اكبر

ا امام جعفرصادق نے فرمایا:

کل مومن صدیق ''بینی ہرمومن صدیق ہے۔'' فروظ کانی جلد سرکتاب الروضہ ص ۱۰۱) ﴿ حضرت علی ڈالٹیؤ کے ایک طویل خطبہ میں ہے۔

"انى النبا العظيم والصديق الاكبر" (ايضاكتاب الروضه ١٥) \_

"ليعنى آر يا فرمايا كه مين نبأعظيم مول اور مين صديق اكبرمول-"

المحتدر تیس المجتهدین علامه با قرمجلسی معجزات نبوت کے بیان میں معجز ہ نمبرا ہم کے تخت امام جعفر صادق سے بیروایت نقل کرتے ہیں کہ:

حضرت نے فرمایا: اے علی رہائی تم صدیق اکبر مومنوں کے بادشاہ اور پیشوا ہو۔ تم وہ دیکھتے ہو جو میں دیکھتا ہوں۔ وہ سب کچھ جانتے ہو جو میں جانتا ہوں الخے۔ (حیات القلوب مترجم جلد دوم بس ۱۳)

© مولوی محرحسین ڈھکومجہ ترشیعہ نے اس قتم کی روایات پیش کی ہیں۔ (ترجمہ) اے علی! تو صدیق اکبر ہے اور تو فاروق امت ہے جوحق و باطل میں تفریق کرے گا اور تو ہی بادشاہ مومنین ہے''(حوالہ بنا بچے المودت وغیرہ) خود امير المومنين فرمايا كرتے تھے۔ انا الصديق الاكبر و انا الفاروق الاعظم صليت قبل صلوتهم "۔

(حواله ينابيع المودت وغيره " (اثبات الامامت ص ١٨٠)

بہرحال حضرت علی المرتضٰی وہ النے کے صدیق اکبر ہونے کی روایات من گھڑت ہیں خواہ وہ اہل سنت کی کئی کتاب میں ہی منقول ہوں۔حالا نکہ ساری امت کا بی عقیدہ ہے کہ صدیق اکبر حضرت ابو بکر صدیق وہ النے ہیں جو اول الخلفا ہیں۔ یرغار اور یار مزار ہیں۔ افضل البشر بعد الانبیاء ہیں۔ مولوی مہر حسین شاہ صاحب نے خصائف نسائی مترجم شائع کی ہے۔اس میں اس متم کی روایت دیکھ کرناوا قف لوگ شیعیت کا شکار ہوں گے۔حالانکہ حضرت علی المرتضٰی وہ النہ کے خضائل ومنا قب بھی بکثرت ہیں۔ جو ناصبیت کے از الہ کے حضرت علی المرتضٰی وہ النہ کے خصائل ومنا قب بھی بکثرت ہیں۔ جو ناصبیت کے از الہ کے لیے کا فی ہیں۔خدا جانے مولوی مہر حسین شاہ صاحب کیا جا ہے ہیں؟

كياست كالى كلوچ كو كہتے ہيں

ای خصائص نسائی میں حدیث نمبر وامیں حسب ذیل حدیث لکھی ہے:

عن عامر بن سعد بن ابی وقاص عن ابیه قال اَمَر معاویة سعدًا فقال ما عن عامر بن سعد بن ابا تراب الخ (ص۱۰) اس کا ترجمه به لکھا ہے: اس نے روایت کی عامر بن سعد بن ابی وقاص سے اس نے اپنے باپ سے کہ معاویہ رفائی نے اس سے کہا کہ تو علی رفائی کو برا کیوں نہیں کہتا اور گالی کیوں نہیں دیتا اس کو الخ (ص۱۱)

یہاں مترجم نے سُبّ کا معنی گالی دینا کیا ہے جو بالکل غلط ہے۔ یہی روایت مولانا لعل شاہ صاحب نے استخلاف برزید س ۲۲۲ پر درج کی ہے۔ جس کی تشریح میں لکھا ہے کہ:
مسلم ہے کہ سبّ سے مراد وہ مغلظات نہیں جسے گنوارلوگوں کی اصطلاح میں گالی

کہا جاتا ہے گر بیشلیم کرنا پڑے گا کہ گنوارلوگوں کے لیے بیہ مغلظات استے عیب
ناک نہیں جتنے سحابہ کے لیے معمولی سب وشتم ۔ بہرحال لاتسبوا اصحابی
(الحدیث) کے تحت جوسب مہنی عنداور ممنوع ہے ای سب وشتم کا ارتکاب بڑے
اہتمام سے کیا جاتا تھا۔

بخاری صاحب نے بیتنگیم کرلیا کہ یہاں سب سے مراد گالی نہیں ہے لیکن تعجب ہے کہاس کے بعد پھر میلکھ دیا کہ:

جوئت منہی عنہ اور ممنوع ہے اس سب وشتم کا ارتکاب بڑے ا، تمام سے کیا جاتا تھا۔

حالانكه شم بمعنى كالى آتا ہے چنانچه فیروز اللغات میں لکھا ہے" كالى گلوچ وشنام-" اورغیاث اللغات فارس میں ہے۔ شتم بالفتح دشنام۔ ' بخاری صاحب نے ایک ہی عبارت میں سب جمعنی گالی کا انکار کیا اور پھر سب جمعنی شتم لیعنی گالی کونشلیم بھی کرلیا۔ ایں چہ بوالبحبیت اور جیرت ہے کہ مولانالعل شاہ بخاری سب جمعنی گالی اور شتم پر اصرار کیوں كرتے ہيں اور روايات كا انبار لگا كر حضرت معاويد رالنفؤاور حضرت مغيره رالنفؤ بن شعبہ جيسے جلیل القدر صحابہ کومطعون کیوں کرتے ہیں۔اگر صحابہ کرام ٹنکٹیٹم کا معاشرہ اس فتم کا تھا کہ وہ منبررسول مُنْقِيمًا پر بھی ايك دوسرے كو گالی گلوچ كرتے تھے تو پھر دين ميں ان پر كيونكر اعمّادكيا جاسكما إوركيا أتخضرت مَالينيم كل صفتِ تزكيه (حسب آيت ويزكيهم) كا يمي اثر تھا۔ كيابيان ہى حضرت معاويہ رالليك كا اخلاقی كردار عالی ہے جن كے متعلق بخارى صاحب موصوف بیسلیم کر چکے ہیں کہرسول الله مَالَيْنَا کے ساتھ جہاد کرنے میں آپ کے تھوڑے کے نتھنوں میں جو غبار پڑا وہ بھی حضرت عمر بن عبدالعزیز جیسے خلیفہ عادل سے افضل ہے۔

بهاراسوال

ابوداؤدشریف کی حدیث پہلے پیش کرچکا ہوں کہ رسول اللہ مَثَاثِیَا نے فرمایا:
ایما رجل من امتی سبّنه سبّة و لعنته لعنة فی غضبی النخ ( کتاب السنة ص ۲۸۵) یعنی میری امت میں ہے جس شخص کو میں سب کروں بالعن کروں غصہ کی حالت میں الخ

تو کیا یہاں بھی سب کا معنیٰ گالی گلوچ لیا جائے گا کہ نعوذ باللہ رسول رحمت سکا ایکے صحابہ کوگالیاں دیا کرتے تھے۔ ہرگز نہیں۔ لہذا یہاں حضور کی شانِ رحمۃ اللعالمین کے مناسب سب اورلعن کا مطلب لیا جائے گا۔ اسی طرح صحابہ کرام کے لیے اگر کہیں سب کا لفظ آیا ہے تو ان کی اعلیٰ شان اور مہذب ترین سوسائٹی کے مناسب اس کا مطلب لیا جائے گا۔ سب کا اطلاق معمولی رنجیدگی کے الفاظ سے لے کرگالی وشتم پر بھی ہوتا ہے۔ جیسا کہ ظلم کا اطلاق معمولی لغزش سے لے کرشرک پر بھی ہوتا ہے۔ اسی طرح ضلال کا اطلاق بھول چوک پر بھی ہوتا ہے اور کفر وغوایت پر بھی چنانچے قرآن مجید میں و لا الضالین سے مراد نصاریٰ وغیرہ مشرکین میں اور حضور سرورکا نئات محبوب خدا تا ایکی کے بھی و جدک ضآلا آیا ہے۔ تو کیا دونوں جگہ ایک ہی معنی لیا جائے گا؟ العیاذ باللہ ہر سخن و قع و ہر نکتہ مقامے دارد

وفاع ياجارحيت

مولا نالعل شاه بخاري لكصة بين:

ا پس آپ اس نتیجہ پر پہنچیں گے کہ غیرصحانی کسی صحابی پر زبان طعن دراز کرنے کا مجار نہیں کی عبر صحابی کی ایک دھڑکن کے برابر نہیں کا مجار نہیں کہ عبر صحابی کی ایک دھڑکن کے برابر نہیں ہوسکتی۔ حضرت معاویہ والٹی کی عمر کا اکثر و بیشتر حصہ جہاد میں گزرا ہے کیونکہ آ محضور منافی کے بعد بھی حضرت ابو بکر صدیق کے زمانہ خلافت میں آپ نے

یزید بن ابی سفیان ڈاٹھ کے ساتھ جہادی مہموں میں نہایت کامیاب اور نمایاں خدمات سرانجام دیں۔حضرت عمر فاروق،حضرت عثان ذوالنورین کے ایام میں شام کے امیر رہے اور بیس برس کے زمانہ امارت میں رعیت کے کسی ایک فردکو اعتراض کا موقعہ نہ دیا۔ ان کی قیادت اور امارت میں بری۔ بحری جنگیں لڑی گئیں۔ بہتھیں شاہت ہے کہ رسول اللہ منا اللہ عنا اللہ

ا حضرت معاويد اللينويرز بان طعن وراز كرناممنوع بالخ ص ٢٢٨)\_

﴿ مِيرِ بِنَ ذِهِ بِكِ حَفِرت معاويهِ وَلَا تُؤْكُ كَا وَفَاعٌ وَ بِن كَى ابِكِ ابْمَ خَدِمت ہے۔ مگر حضرت علی وَلاَثُونُ كَى حَفِيت كو مجروح و مذبوح كركے حضرت معاويه وَلاَثُونُ كَى حضرت على وَلاَثُونُ كَى حَفِيت كو مجروح و مذبوح كركے حضرت معاويه وَلاَثُونُ كَى مدافعت كرنانه و بن كى خدمت ہے نہ اہل السنّت كا موقف (استخلاف بزيد ص ١٩)

تغره

حضرت معاویہ ڈاٹنڈ کے دفاع کے بارے میں بخاری صاحب موصوف نے مندرجہ عبارتوں میں جو پچھلکھا ہے وہ صحیح ہے۔لیکن انہوں نے اپنی کتاب استخلاف بزید میں اس بوعمل نہیں کیا۔ اور بجائے دفاع کے حضرت معاویہ ڈاٹنڈ پر مفصل تقید و جرح کرکے جارحیت کا ارتکاب کیا ہے۔ چنانچ گزشتہ صفحات میں ان کی جوعبارتیں نقل کی گئی ہیں ان ہوار سے اس امر کا ثبوت ملتا ہے۔ اور یہ وہی طرزعمل ہے جوعباسی اور ان کی پارٹی حضرت معاویہ ڈاٹنڈ کے دفاع کی آڑ میں حضرت علی الرتضلی ڈاٹنڈ کے متعلق اختیار کیا ہے کہ کھلم کھلا خلیفہ راشد حضرت علی الرتضلی ڈاٹنڈ کی متعلق اختیار کیا ہے کہ کھلم کھلا خلیفہ راشد حضرت علی الرتضلی ڈاٹنڈ کے متعلق اختیار کیا ہے کہ کھلم کھلا خلیفہ راشد حضرت علی الرتضلی ڈاٹنڈ کی متعلق اختیار کیا ہے کہ کھلم کھلا خلیفہ راشد حضرت علی الرتضلی ڈاٹنڈ کوطعن و تنقید کا نشانہ بنایا ہے۔ چنانچہ میں نے اپنی کتاب خلیفہ راشد حصہ اوّل میں اسی امرکی نشاند ہی کردی ہے۔

جارحيت كانمونه

مولا نالعل شاه صاحب بخارى لكصة بين:

معاویہ نٹاٹنڈبن سفیان نے حضرت سعد نٹاٹنڈ کو حکم کیا تھا حضرت علی نٹاٹنڈ پر سب کرنے کا الح۔

پراس پرتبره کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ:

مسلم ہے کہ سب سے مرادوہ مغلظات نہیں جے گنوارلوگوں کی اصطلاح میں گاں کہا جاتا ہے۔ گریہ سلیم کرنا پڑے گا کہ گنوارلوگوں کے لیے یہ مغلظات اتنے عیب ناک نہیں جتنے صحابہ کے لیے معمولی سب وشتم ۔ بہرحال الانسبوا اصحابی (الحدیث) کے تحت جوسب مہنی عنداور ممنوع ہے اس سب وشتم کا ارتکاب بڑے اہتمام سے کیا جاتا تھا۔ (استخلاف بزیر ۲۲۲)۔

تنجره

مولانالعل شاہ اس سے بہ ثابت کرنا چاہتے ہیں کہرسول اللہ مُن اللہ عَلَیْ آئے جس سب سے منع فر مایا تھا حضرت معاویہ والنوئو بڑے اہتمام سے ارشاد نبوی کی خلاف ورزی کرتے رہے ہیں۔ فر مایے ! بہر حضرت معاویہ والنوئو کا دفاع ہے یا جار سبت اس بات کوتسلیم کرنے سے حضرت معاویہ والنوئو کی اخلاقی اور دینی پوزیش کی کیا حیثیت باقی رہ جاتی ہے؟

الكي الكي إلى:

"اس روایت سے معلوم ہوا کہ مخل معاویہ بڑاٹی کی زیبائش وآ رائش کس فتم کے عناول خوش گلو کی نوا سنجی سے وابستہ تھی لیکن میں بھی بھی مقدام بن معد یکرب جیسے درویش کی تلخ نوائی مجلس کے رنگ کو پھیکا اور افسردہ کردیتی۔"(ایضا سسم ۱۳۳۳)۔

تتجره

یہ تشخرادر شخصا ہے یا دفاع وعقیدت؟ قبل ازیں اس روایت پرمفصل تبھرہ کیا جاچکا ہے اور بتایا ہے کہ حضرت مقدام نے بعدازاں اسی دربار معاویہ ڈلاٹیؤ سے عطیہ و انعام وصول کیا تھا۔

® لکھاہے کہ:

حضرت معاویہ رہائیڈ کے محبوب فرزندنے اپنے زورِ خطابت اور کمال فصاحت و بلاغت میں جہال زیاد کی مٹی پلید کی ہے وہاں اپنے شفیق باپ جواسے فداک ابی وای کہہ کر بلائیں لیتے ہیں ان کی سیاست کا بھی سارا بھرم کھول کر رکھ دیا ہے۔ (ایضاً ص ۱۵۵)

تعره

یہ جارحیت ہے نہ کہ دفاع؟ شیعیت کا یہی مزاج ہے اور مولا نالعل شاہ صاحب کیوں حضرت معاویہ ڈٹاٹٹؤ کی سیاست پر نارواحملہ کررہے ہیں جبکہ ان کے متعلق خود بہلکھ چکے ہیں کہ:

آب نے بیں برس کے زمانہ امارت میں رعیت کے کسی ایک فرد کو اعتراض کا موقعہ نہ دیا الخ (استخلاف پزیرص ۲۳۹)۔

> یے عبارت رسالہ ہذامیں نقل کی جاچگی ہے۔ دوبارہ ملاحظہ فرمالیں۔ حصاکہ میں

صفین کی جنگ جو حضرت معاویہ رٹائٹؤنے قصاص دم عثمان رٹائٹؤ سے اڑی ہے۔ اہل السنت والجماعت کے عقیدہ کے تحت اس جنگ میں حضرت معاویہ باغی مخصے۔انہوں نے خلیفہ برحق حضرت علی رٹائٹؤ کی بغاوت کرکے دم عثمان کی آٹر لی ہے۔ (استخلاف بزیدص ۲۲۹)۔ یہ دفاع ہے یا حضرت معاویہ دائٹو کی نیت پر ناپاک جملہ۔ بیتک عقیدہ اہل السنّت والجماعت میں حضرت معاویہ دائٹو کی شھے لیکن آپ کی یہ بعناوت صرف صور تا تھی نہ کہ حقیقاً۔ کیونکہ آپ مجہد تھے۔ اور آپ سے اس میں خطائے اجتہادی سرزد ہوگئ تھی۔ اور جب مولا نالعل شاہ صاحب خود بھی حضرت معاویہ ڈاٹٹو کو فقیہ اور جمہد مان رہے ہیں تو پھر ان کے اخلاص کو کیوں مجروح کررہے ہیں۔ اگر نیت میں فساد ہوتو اس کو نہ اجتہاد کہہ سکتے ہیں اور نہ اس پر ایک گونہ اجر ماتا ہے اور پھر جو دوسرے جلیل القدر صحابہ اس میں حضرت معاویہ دائٹو کے ساتھ تھے کیا وہ بھی دم عثمان ڈاٹٹو کی آٹر میں حضرت علی الرتضی سے بعناوت کے مرتکب تھے؟

(ب) یہاں تو مولا نالعل شاہ صاحب حضرت معاویہ رٹائٹؤ کے متعلق اپنا بیرنظریہ پیش کررہے ہیں کہ آپ حضرت علی رٹائٹؤ سے بعاوت جا ہتے تھے لیکن پہلے بید لکھ چکے ہیں کہ حضرت معاویہ رٹائٹؤ نے باطل کانہیں بلکہ حق کا قصد کیا تھا۔ چنانچے فرماتے ہیں:

اور مقاتلے میں حضرت علی رٹائٹؤ حق پر تھے اور ان کے محاربین فی الحقیقت باطل پر تھے اور ان کے محاربین فی الحقیقت باطل پر تھے مگر انہوں نے باطل کا قصد نہیں کیا تھا۔ الخ (استخلاف بزید ص ۱۸۹)

یہ دونوں عبارتیں آپس میں متضاد ہیں کیونکہ اگر حضرت معاویہ ڈٹاٹیؤنے دمِ عثمان ڈٹاٹیؤ کی آڑلی ہے تو ان کاحق کا قصد کرنا تھے نہ رہااوراگران کاحق کا قصد کرنا تھے ہے تو ان پردم عثمان کی آڑلینے کا الزام بالکل غلط ہے۔

> آپ ہی اپنے ذرا طرز می کو دیکھیں ہم اگر عرض کریں کے تو شکایت ہوگی

حضرت معاویہ ڈاٹٹو کی خطائے اجتہادی کی مفصل بحث میں نے کتاب خار جی فتنہ حصہ اول میں کردی ہے وہاں دوبارہ دیکھ لی جائے اور زیر نظر رسالہ میں بھی مختصراً لکھ

دیا ہے۔

(ج) مولانالعل شاہ صاحب كايكسنا بالكل غلط كدابل السنت والجماعت كے

عقیدہ کے تحت انہوں نے خلیفہ برحق حضرت علی ڈاٹٹؤ کی بعناوت کرکے دم عثمان ڈاٹٹؤ کی آڑ لی ہے۔'' کیونکہ بیشیعوں کا عقیدہ ہے نہ کہ اہل السنّت والجماعت کا۔ چنانچہ شیعہ مجتمد مولوی محرصین ڈھکونے عبارت ذیل میں یہی نظریہ پیش کیا ہے:

باقی رہے اہل صفین (معاویہ وغیرہ) تو ان کی بغاوت بھی ظاہر ہے۔ اگر اس سلط میں پیغیبر اسلام کا صرف یہی ایک ارشاد موجود ہوتا جو صفور نے عمار سے فر مایا تھا کہ تجھے باغی گروہ قتل کرے گا تو مدعا کے اثبات کے لیے کافی تھا۔ پھر یہ بھی تو ملحوظ رکھنا چاہیے کہ معاویہ ڈاٹٹو علی کی مخالفت کرنے کی اہلیت بھی کب رکھتا تھا لیکن اس نے سرداری اور دنیا طلب کرنے کا ارادہ کیا۔ ایسے لوگوں کے ذریعے سے جو بالکل بے وقوف تھے اور معروف و منکر کونہیں پہنچانے تھے۔ معاویہ نے ان لوگوں کو دھوکا دیا کہ وہ عثمان کا قصاص لینا چاہتا ہے اس کی مید بیر کارگر ثابت ہوئی چنا نچران لوگوں نے معاویہ کے جان و مال کی قربانیاں دیں اور اس کے ہوئی چنا نچران لوگوں نے معاویہ کے جان و مال کی قربانیاں دیں اور اس کے سے خیرخواہ بن گئے۔'' (تجلیات صداقت بھ ۲۸۷)۔

مقام عبرت

مندرجہ بالا چارعبارتوں کے پیش نظر کوئی صاحب عقل وانصاف آ دمی یہ بین کہہ سکتا کہ مولا نالعل شاہ بخاری نے ان میں حضرت امیر معاویہ رڈاٹنؤ جسے جلیل القدر صحابی کی تعریف وتوصیف کی ہے یا ان کا دفائ کیا ہے بلکہ یہی فیصلہ کرے گا کہ ان عبارات میں حضرت معاویہ ڈٹاٹنؤ کو کھلم کھولا استہزاء واستخفاف اور طعن و تنقید کا نشانہ بنایا ہے اور اگر یہی عبارات الٹ کر مولا نالعل شاہ صاحب پر چسپاں کر دی جا ئیں تو وہ ان سے اپنی صری عبارات الٹ کر مولا نالعل شاہ صاحب پر چسپاں کر دی جا ئیں تو وہ ان سے اپنی صری تو بین سمجھیں گے اور اغلب ہے کہ وہ از الہ حیثیت عرفی کا اپنی طرف سے استغاثہ دائرہ کر دیں بلکہ مولوی مہر حسین شاہ صاحب جیسے پانچویں سوار بھی اس قتم کی عبارتوں کو اپنے لیے تو بین بلکہ مولوی مہر حسین شاہ صاحب جیسے پانچویں سوار بھی اس قتم کی عبارتوں کو اپنے لیے تو بین بھی میں گے کہ وہ از اللہ سے عبر سے نہیں پکڑتے ۔ فاعتبر وا یاولی الابصار

## حضرت صديق وفاروق پرتنقيد

بعنوان 'أيك شبه كاازاله' مولا نالعل شاه بخارى لكصتے ہيں:

"سوال پیدا ہوتا ہے کہ حضرت صدیق اکبر طالاً کی خلافت بھی بغیر مشورہ کے صرف حضرت عمر الفاروق والثين كى بيعت سے معرض وجود ميں آئی تھی۔سواس کے متعلق عرض ہے کہ واقعی صدیق اکبر کی خلافت صرف حضرت عمر والغیّن کی ا جانک اور دفعتاً بیعت سے معرض وجود میں آئی تھی۔اس کے لیے اہل طل و عقد کی کسی مجلسِ مشاورت نے فیصلہ نہیں کیا تھا۔ اس بارہ میں حضرت عمر الفاروق كا وضاحتى بيان موجود ہے۔ سي بخارى ميں ايك طويل روايت ہے كہ آب جب زندگی کے آخری ایام میں جج پر تشریف لے گئے وہاں ان کی ساعت میں ایک بات آئی کہ فلاں شخص کہتا ہے کہ اگر عمر بناٹیڈ فوت ہوجائے تو میں فوراً فلاں شخص کی بیعت کرلوں گا، پس وہ خلیفہ بن جائے گا، ابو بمر صديق والله كا خلافت بهي اسي طرح منعقد موكى تقى - الخ (استخلاف يزيد ص٥٣٣٥) اسى سلسله ميں مولا نالعل شاہ مدينه منورہ ميں حضرت عمر فاروق خطابية كے خطبه كا تذكرہ

''اس خطبہ میں جہاں اور چیزیں بیان کیں نہایت اہتمام سے اس امر کا تذکرہ بھی کیا۔ میں نے سنا ہے بعض لوگ کہتے ہیں کہ اگر عمر رہا ہے۔ مراز الو میں فلاں کی بیعت سے دھوکا نہ کھانا وہ اچا نک ہوئی اور بیعت سے دھوکا نہ کھانا وہ اچا نک ہوئی اور پوری ہوگئی۔ وہ ابو بکر دھائی کی شخصیت تھی کہ سب کی گردنیں جھک گئیں۔ اب ابو بکر کی شخصیت کون ہوسکتا ہے۔ ہم مشورہ کے لیے جمع ہور ہے تھے کہ سقیفہ بنی ساعدہ میں انصار جمع ہوئے ہیں۔ وہ خلافت کا فیصلہ کرنا چا ہے ہیں ہم نے ساعدہ میں انصار جمع ہوئے ہیں۔ وہ خلافت کا فیصلہ کرنا چا ہے ہیں ہم نے عام لیا۔ وہاں پہنچ۔ حضرت ابو بکر کے تذہر وقتل سے بات بن گئ

انہوں نے میرے اور ابوعبیدہ ڈاٹٹؤ کے ہاتھ پکڑے اور فرمایا کہتم ان میں سے جس کو جا ہو بیعت کر لولیکن میں نے خود حضرت صدیق اکبر ڈاٹٹؤ کے ہاتھ پر بیعت کر لی۔ بیعت کر لی۔ بیعت کر لی۔ بیعت کر لی۔ بیعت کر لی۔

(الينأاستخلاف يزيدص۵۳۴، بحواله يح بخارى جلد ثانى ص ۱۰۰۹ و۱۰۱)

اى اى سلسلەمىل ككھتے ہيں:

"راقم السطور مكررع ض كرتا ہے كەحضرت ابوبكر دالٹنا؛ كى بيعت كے وفت انصار موجود تصاور سعد بن عبادة کے بغیر جمیع انصار نے بیعت کر لی تھی اور مہاجرین کے بعض معتمد علیہ افراد موجود تھے جنہوں نے برموقعہ بیعت کر لی تھی اور جو برموقعہ موجود نہ تھے انہول نے بھی بر مل بیعت کر لی تھی۔ البتہ حضرت على والنفؤ، حضرت زبير والنفؤا ورحضرت عباس والنفؤك قلوب مكدر تصركهم سے بے اعتنائی برتی گئی، ہمیں مشورہ میں نہیں بلاگیا حالانکہ ہم اس امرے مستحق تھے۔لیکن حضرت عمر الفاروق ٹاٹٹؤ کا بیان اس بارہ میں غیرمبہم ہے کہ اگر ہم بعجلت معامله نه كرتے اور مشورہ تك معامله ملتوى كرتے تو فساد كا اندیشہ تھا تا ہم حضرت عمر بنافظ کوزندگی بھراس کوتا ہی کا ملال رہا چنانچے کلب عقور 🗨 نے انہیں زخمی کیا اور آپ قریب المرگ ہو گئے۔اصحابِ رسول مُثَاثِیْنِم عیا دت کوحاضر ہو رہے تھے۔ عم رسول حضرت عباس والني بھی تشریف لائے ویکھا تو حضرت عمر طالثن كومتاسف پایا۔ گویا کسی زہنی مشکش اور کرب و اضطراب میں ہیں۔ عرض کیا کہ امیر المومنین میرکیا جزع فزع ہے جومیں دیکھ رہا ہوں۔ آپ نے آ تحضور مَالِيلًا سے حسنِ مصاحبت کی ہے کہ وہ آپ سے راضی ہو کر گئے ہیں۔ پھر ابو بمرکی مصاحبت کی کہ وہ بھی آ پ کی حسنِ مصاحبت سے راضی ہو گئے۔

O كاشنے والا كتا يعنى ابولولؤ فيروز بحوى

پر سلمانوں سے آپ کی صحبت کا بہی حال رہا۔ اگر آپ ہم سے جدا ہوجا کیں گے۔ وہ سب آپ سے راضی ہیں۔ آپ نے فرمایا کہ ساری با تیں جوتو نکی ہیں، درست ہیں۔ یہ اللہ کا احسان ہے کہ رسول اللہ طاقیق اور ابو بحر دالتی بھی سے راضی گئے۔ (ماتری من جزعی فھو من اَجلک و من اجل اصحابک) لیکن تو جو بھی میری جزع و کھی رہا ہے وہ تیری وجہ سے ہاور تیرے اصحاب کی وجہ سے ہے۔ بظاہر معلوم ہوتا ہے کہ آخری وقت جب کہ انسان کو اپنی کوتا ہیاں سامنے نظر آتی ہیں۔ امیر المومنین حضرت عمر دلالتی کے وقت مامنے اپنی صرف ایک کوتا ہی کہ انہوں نے بیعت ابو بکر دلالتی کے وقت مصابح سے حضرت عباس ڈلائی اور ان کے اصحاب علی وزیر گومشاورت میں شامل نہیں کیا جس کی عذر خواہی وہ آخری جمعہ کی تقریر میں بھی کر چکے تھے۔ جس مصلحت کے جس کی عذر خواہی وہ آخری جمعہ کی تقریر میں بھی کر چکے تھے۔ جس مصلحت کے بیش نظر انہوں نے تسائل کیا وہ بمرا تب احسن ہے۔ (ایضا ص۲۲)

تغره

اسلسلہ میں مولا نالعل شاہ صاحب کی عبارت کا اکثر حصہ یہاں نقل کر دیا گیا ہے تا کہ قار ئین صحیح بخاری کی حدیث کے مضمون کو مجھ سکیس اور کئی کو اس اعتراض کا موقعہ نہ طے کہ سیاق وسیاق کو نظر انداز کر کے کوئی غلط نتیجہ نکالا گیا ہے۔

کی پہمی سیجے ہے کہ حضرت علی المرتضلی ڈٹاٹیؤ اور حصرت زبیر اور حضرت عباس ڈٹاٹیؤاس بات سے رنجیدہ تھے کہ ان کو مشورہ میں شامل نہیں کیا گیا لیکن حضرت ابو بکر ڈٹاٹیؤ اور حضرت عمر ڈٹاٹیؤ بھی اس معاملہ میں معذور تھے کیونکہ حالات کے تحت معاملہ جلدی کا تھا۔ ادھر حضرت علی وغیرہ کفن و دفنِ نبوی میں مشغول تھے اور وہ خدمت بھی اہم تھی۔

المحضرت سعد بن عبادہ را النظر بھی اختلاف رکھتے تھے لیکن بعض روایات سے ثابت اللہ وتا ہے۔ کہ انہوں نے بھی بعد میں بیعت کر لی تھی چنانچہ تاریخ طبری میں ہے:

ان الصحابه رضوان الله عليهم اجمعوا على ذلک وان ماحكى من تخلف سعد بن عبادة عن البيعة مردود. (صواعق محرقه م) صحابه كرام نے حضرت ابو بكر صديق كى خلافت پر اجماع كيا اور بيه جو بيان كيا جاتا ہے كه حضرت سعد بن عباده نے بيعت سے تخلف كيا تو بيم ردود ہے۔ جاتا ہے كه حضرت سعد بن عباده نے بيعت سے تخلف كيا تو بيم ردود ہے۔ حافظ ابن حجر بيتى نے ''صواعق محرقہ'' ميں بحوالہ نسائى وحاكم وغيره ايك اور روايت محافظ ابن حجر بيتى نے ''صواعق محرقہ'' ميں بحوالہ نسائى وحاكم وغيره ايك اور روايت بھی نقل كى ہے جس سے حضرت سعد بن عباده كا بيعت كرنا ثابت ہوتا ہے ليكن بخوف تطويل ہم يہاں اس كونقل نہيں كرتے بہر حال راج يہى ہے كہ حضرت سعد رہائين بن عباده نے بھى حضرت سعد رہائين بن عباده

© مولانالعل شاہ صاحب نے سی بخاری کی دوروایتوں کا یہاں ذکر کیا ہے۔ جن میں سے ایک مناقب صحابہ و گائی ہے۔ جن میں ہے اور دوسری کتاب الحدود باب "رجم الحبلی فی الزنا اذا احصنت" میں ہے لیکن شاہ صاحب موصوف نے اس باب کا حوالہ نہیں دیا۔

## حضرت عمر شالفين برافترا

مولانالعل شاہ صاحب نے حضرت عمر فاروق والنيؤ کے متعلق جوبہ لکھاہے کہ:
آخری وقت جب کہ انسان کو اپنی کو تا ہیاں سامنے نظر آتی ہیں۔ امیر المومنین حضرت عمر والنیؤ کے سامنے اپنی صرف ایک کو تا ہی ہی تھی کہ انہوں نے بیعت الی عرف کے متاصل میں الی کو تا ہی ہی تھی کہ انہوں نے بیعت الی بکڑ کے وقت حضرت عباس اور ان کے اصحاب علی و زبیر والنیؤ کو مشاورت میں شامل نہیں کیا جس کی عذر خوا ہی وہ آخری جمعہ کی تقریر میں بھی مشاورت میں شامل نہیں کیا جس کی عذر خوا ہی وہ آخری جمعہ کی تقریر میں بھی

کر چکے تھے لیکن جس مصلحت کے پیش نظر انہوں نے تسامل کیا وہ بمراتب احسن ہے۔ (انتخلاف پزیدص ۵۳۱) نیز لکھا ہے:

تاہم حضرت عمر روائی کو زندگی بھراس کوتاہی کا ملال رہا۔ (استخلاف بزید سهم ۱۵ الجواب: ﴿ روایت بخاری کے کسی لفظ سے یہ ثابت نہیں ہوتا کہ حضرت عمر فاروق والنی کو ساری زندگی اس کا ملال رہا کہ آپ نے حضرت عباس والنی اور حضرت علی والنی والنی والنہ اللہ کہ آپ نے حضرت عباس والنی اور حضرت علی والنی والنہ والنہ اللہ اللہ واقعہ بیان فرمائی ہے۔ کیونکہ الموت میں یہ بات بطور کوتاہی کے نہیں بلکہ بطور اظہار واقعہ بیان فرمائی ہے۔ کیونکہ روایت میں تضریح ہے کہ جب آپ نے سنا کہ:

فلال شخص کہتا ہے کہ اگر عمر وٹائٹو فوت ہوجائے تو میں فوراً فلاں شخص کی بیعت کر لول گا۔ پس وہ خلیفہ بن جائے گا۔ ابو بمرصد بق کی خلافت بھی اسی طرح منعقد ہوئی تھی۔

تو آپ نے اس شخص کے نظریہ کی تر دید ضروری مجھی اور اپنے خطبہ میں ارشاد فر مایا کہ: خبر دار ابو بکر کی بیعت سے دھوکا نہ کھانا وہ اچا نک ہوئی اور بوری ہوگئی۔ وہ ابو بکر کی شخصیت تھی کہ سب کی گردنیں جھک گئیں ۔اب ابو بکر کی شخصیت کون ہو سکتا ہے۔الح (استخلاف بزیدص ۵۳۳، بحوالہ بخاری)

حضرت فاروق اعظم والتي نے تو حضرت صدیق اکبر والتی کی اچا تک بیعت کی وجہ یہ بنائی ہے کہ حالات کے تحت ہم معذور تھے اور پھر یہ بھی فرمایا کہ اس طرح کی بیعت تو حضرت صدیق اکبر والتی کی عظیم شخصیت کے متعلق ہی ہوسکتی تھی کہ اس میں سب کی گردنیں جھک گئیں لیکن اس سے کوئی یہ نتیجہ نہ نکالے کہ حضرت عمر والتی کی وفات کے بعد بھی بغیر مشورہ کے کسی صحابی کی بیعت کر لینا صحیح ہوگا اور اس کو حضرت عمر فاروق والتی کی کوتا ہی اس لینے معذور تھے۔فوری طور پر حضرت عباس ا

حضرت علی ،اور حضرت زبیر ﷺ مشورہ نہیں ہوسکتا تھا۔اگر مشورہ کے لیے انظار کرتے تو ابتدا میں انسار کی اپنی رائے کی وجہ سے عالم اسباب میں انتخابِ خلیفہ کے سلسلہ میں انتخابِ خلیفہ کے سلسلہ میں انتخار کا خطرہ تھا اور کوتا ہی وہ ہوتی ہے جس میں کوئی حقیقی معذوری نہ پائی جائے۔ حالانکہ ان حضرات کے لیے یہاں صحیح عذر در پیش تھا اور پھران کی اس رائے پر اجماع محمی قائم ہوگیا۔

🛈 اور اگر بالفرض حضرت عمر فاروق طائع کی کوتا ہی ہے کہ آپ نے مذکورہ حضرات سے مشورہ نہیں کیا تو ان سے زیادہ حضرت صدیق اکبر رٹاٹیؤ کی اس میں کوتا ہی لازم آئے گی کہ آپ نے ان حضرات سے مشاورت سے قبل تنہا حضرت عمر فاروق والٹھا كى رائے كو كيوں قبول فرما ليا۔ اگر ايها ہوتا تو وفات كے وفت حضرت صديق ا کبر ٹاٹنٹ بھی اپنی اس کوتا ہی ہے متاسف ہوتے بلکہ سقیفۂ بنی ساعدہ میں حضرت ابوعبیدہ بن الجراح وللثنَّةُ اورانصار صحابه رثنَالَتُهُمْ نے جو حضرت صدیق ولائنَّهُ کی بیعت کر لی تھی وہ بھی زندگی بھرمتاسف رہتے اور دوسرے تمام مہاجرین وانصار صحابہ ٹنگائٹٹم بھی ہمیشہ افسوں كرتے رہے كہ ہم نے بغير حضرت على الليك كى تائيد كے بيعت ميں كيوں سبقت كى -كيا مولا نالعل شاہ بیشلیم کرنے کے لیے تیار ہیں۔ واضح بات ہے کہ جب حضرت عمر فاروق ڈٹاٹٹؤ کی بیعت کے بعد وہاں سوائے حضرت سعد بن عبادہ کے تمام انصار نے بیعت کرلی اور جومها جرین صحابه و ہاں موجود تضے انہوں نے بھی بیعت کرلی۔جیبا کہ مولا نالعل شاہ خود بھی لکھارہے ہیں اور بعدازاں مسجد نبوی میں بیعت ِ عامہ ہو کی تو اس ے تو حضرت فاروق اعظم والغيُّؤ كى اصابت رائے ثابت ہوتى ہے كہ آپ كے انتخاب خلیفہ کی سب صحابہ رہنائیٹی نے تا ئید کی اور ایک قول کے مطابق حضرت علی المرتضٰی رہائیڈ نے بھی بیعت عامہ کے وفت بیعت کر لی تھی اور حضرت فاطمۃ الزہرا طافیا کی وفات کے بعد پھر دوبارہ بیعت کی تا کہ بعض منافقین کے اس پروپیگنڈے کا ازالہ ہوجائے کہ حضرت على والنيور حضرت صديق والنيور كى خلافت سے متفق نہيں۔

﴿ قُرْ آن مجيد كي آيت استخلاف (سورة النورع ٢) اور آيت تمكين (سورة الحج ط۲) کے وعد وُ خداوندی کے تحت جاروں خلفائے راشدین (بینی امام الخلفاء حضرت ابوبكر صديق والثينًا، حضرت عمر فاروق والثينًا، حضرت عثمان ذ والنورين والثينًا ورحضرت على المرتضى الثينيُّ ) كوخلافت راشده موعوده عطا ہوئی جن میں پہلے خلیفہ راشد حضرت ابو بكر صدیق ہیں۔اللہ تعالیٰ نے اپنے وعدے کے مطابق آپ کو خلیفہ بنایا ہے اور آپ کی خلافت بلافصل کے لیے خود ہی حالات واسباب پیدا کر دیئے ہیں جن میں سے پہلا سبب حضرت فاروق اعظم والثين كي طرف سے سقیفه کبنی ساعدہ میں آپ کو خلیفه منتخب کرنا ہے۔ بعدازاں جس کی تائید تمام مہاجرین و انصار صحابہ ٹھائٹٹی نے کی ہے۔ حضرت صدیق والٹی کو بلا سابق مشورے کے اچا تک خلیفہ منتخب کرنا پیہ حضرت فاروق والٹیمیُّ کی کوتا ہی نہیں بلکہ خاص تو فیق حق ہے۔ بندہ نے مذکورہ دونوں آیات کی تشریح اپنی کتاب خارجی فتنه حصه اوّل میں کر دی ہے کاش که مولا نالعل شاہ ان وُونوں آیتوں كا تقاضا اورمصداق سمجھ ليتے تو حضرت فاروق اعظم را الله كي طرف اس فسم كى كوتا ہى کی نسبت نہ کرتے۔

@مولانا بخاری صاحب بیجی لکھ رہے ہیں کہ: ''لیکن جس مصلحت کے پیشِ نظر انہوں نے تساہل کیا وہ بمراتب احسن ہے۔''(ص۳۲ه)

جب حضرت فاروق وٹاٹٹؤ کے پیش نظر وہ مصلحت بمراتب احسن ہے تو پھراس احسن کوکوتا ہی کون کہرسکتا ہے۔

سخن شناس ند فاضلا خطا اینجاست

ایک اور افتراء

اى سلسلەمىن مولانالىل شاەصاحب لكھتے ہیں:

جب كلب عقور (يعنى ابولولؤ فيروز) نے انہيں زخى كيا اور آپ قريب الرك

ہو گئے۔اصحاب رسول مُن الليكم عيادت كوحاضر ہورہے تھے۔عم رسول مُناليكم حضرت عباس والنفؤ بھی تشریف لائے دیکھا تو حضرت عمر والنفؤ کو متاسف بایا۔ گویا کسی ذبني تشكش اوركرب واضطراب مين بين \_عرض كيا امير المومنين بيركيا جزع فزع ہے جومیں دیکھر ہاہوں۔آپ نے آنحضور منالیہ اسے کسن مصاحبت کی ہے کہ وہ آپ سے راضی ہوکر گئے ہیں۔ پھر ابو بکر ڈٹاٹٹؤ کی مصاحبت کی وہ بھی آپ کی حسن مصاحبت سے راضی ہو گئے چرمسلمانوں سے آپ کی صحبت کا یہی حال رہااگر آپ ہم سے جدا ہوجائیں گے وہ سب آپ سے راضی ہیں۔ آپ نے فرمایا کہ ساری باتیں جوتونے کی ہیں درست ہیں بیاللد کا احسان ہے کہرسول الله منافیل اور ابو بكر را النو بكر را النفي محمد من العلام من العلك العلك و من اجل اصحابک) لیکن تو جو پھی میری جزع و مکھرہا ہے وہ تیری وجہ سے ہاور تیرے اصحاب کی وجہ سے ہے۔ بظاہر معلوم ہوتا ہے کہ آخری وقت جبکہ انسان کواپی کوتا ہیاں سامنے نظر آتی ہیں۔امیر المومنین حضرت عمر دہالٹیؤ کے سامنے ا پی صرف ایک کوتا ہی تھی کہ انہول نے بیعت الی بکر کے وقت حضرت عباس طالفظ اوران کے اصحاب علی ڈاٹٹؤوز بیر کومشاورت میں شامل نہیں کیا جس کی عذرخواہی وہ آخری جمعہ کی تقریر میں بھی کر چکے تھے لیکن جس مصلحت کے پیش نظر انہوں نے تساہل کیاوہ بمراتب احسن ہے۔" (ص۲۳۵)۔

تنجره

مولانالعل شاه صاحب نے حضرت عمر فاروق والنوئے کے رخمی ہونے کی جوروایت پیش کی ہے سے صحیح بخاری باب مناقب عمر بن الخطاب والنوئے کی ہے جس کے ابتدائی الفاظ ہے ہیں:

لما طعن عمر جعل یالم فقال له ابن عباس و کانه یجزعه یا امیر الممومنین المنح اس روایت کا اردوتر جمہ مولوی وحید الزماں صاحب کا حب ذیل

ہے: جب حضرت عمر (خنجر سے) زخمی کیے گئے (عین نماز میں) تو بے قراری كرنے لگے۔ ابن عباس شائن ان كوتسلى دينے لگے۔ امير المومنين بچھانديشنہيں ہے (تم نہیں مرو کے یا اگر مروتو فکرنہ کرنا جاہیے) تم نے تو آتخضرت منافیا کی صحبت اللهائي الخ (تيسير البارى شرح البخارى جلد ٣- كتاب المناقب ٥٨٨) ـ مندرجه روايت ميں حضرت عمر فاروق والثين كى بير گفتگو حضرت عبدالله بن عباس والثين سے ہور ہی ہے نہ کہ حضرت عباس خالفہ سے ۔ لیکن مولا نالعل شاہ صاحب نے بیلکھا ہے كه حضرت عمر والنفوذكى مي تفتكو حضرت عباس والنفوذي هر جناني لكھتے ہيں: عم رسول حضرت عباس بھی تشریف لائے ویکھا تو حضرت عمر شائی کومتاسف پایا الح يه ہے کھلا افتر اکه حضرت عبداللہ بن عباس والنفؤ کو حضرت عباس والنفؤ بنالیا۔ اور پھر اس بنیاد پر بینتیجہ نکالا کہ حضرت عمر شاٹنڈوفات کے وفت اپنی اس کوتا ہی پرافسوس کررہے تنے کہ آپ نے حضرت عباس حضرت علی اور حضرت زبیر شکائٹیم کی خلافت کے سلسلہ میں مشورہ نہ کیا۔ بیرواقعہ آئی جگہ سے کہ ان سے مشورہ نہیں لیا گیا تھا۔ لیکن زخمی ہونے کی حالت میں حضرت عمر فاروق رہالٹیؤ کی گفتگو حضرت عبداللہ بن عباس رہالٹیؤے ہوئی تھی نہ کہ حضرت عباس والنفؤت \_ اورحضرت عمر والنفؤتو حضرت ابن عباس والنفؤت بيفر مار بي بيل كه: اما ما تری من جزعی فهو من اجلک و اجل اصحابک: تم جومیری بے قراری ویکھتے ہو (وہ کوئی زخم یا تکلیف کے درد سے نہیں) بلکہ تمہاری اور تہارے ساتھیوں کی فکرے ہے الخ ۔ (ترجمہ مولوی وحید الزمان)۔ اس کے حاشیہ میں مولوی وحید الزمال لکھتے ہیں: یعنی مجھ کوتم لوگوں کی فکر ہے کہ معلوم نہیں میرے بعدتم پر کون ہوگا اور وہ تہارے

ساتھ کیا برتا ؤ کرے۔ سبحان اللہ رعایا پروری اورغریب نوازی۔ مٹائٹیا۔

(الصّاتيسير الباري ص٥٣٩)

لیکن مولانالعل شاہ صاحب نے چونکہ حضرت عمر دلائی کا مخاطب عمر رسول حضرت عباس دلائی کو قرار دیا ہے۔ اس لیے انہوں نے روایت کے ان الفاظ (ماتری من جزعی فہو من اجلک و من اجل اصحابک) کا مصداق حضرت عباس اور ان کے اصحاب حضرت علی دلائی اور حضرت زبیر دلائی کو گھیرایا ہے اور یہ نتیجہ نکالا ہے کہ حضرت عمر دلائی اس بات پرافسوس کررہے تھے کہ انہوں نے حضرت عباس دلائی اور ان کے اصحاب حضرت علی ڈلائی اور زبیر سے حضرت صدیق اکبر دلائی کے انتخاب میں مشورہ کیوں نہیں لیا تھا۔ انا للہ و انا الیہ د اجعون

خشت اوّل چوں نہد معمار کج تاثریا می رود دیوار کج

اب مولوی مہر حسین شاہ صاحب ہی ہے معمال کریں کدان کے نقیہ استار ہے جے نے بھی ہے اب مولوی مہر حسین شاہ صاحب ہی ہے معماطر اوہ حضرت عبداللہ بن عباس ڈالٹی کو بخاری کی حدیث میں حضرت عباس ڈالٹی کے صاحبز اوہ حضرت عبداللہ بن عباس ڈالٹی کو باپ قرار دے دیا۔ شارعین حدیث نے حضرت فاروق ڈالٹی کی پریشانی کی جوتو جیہات بیان کی ہیں وہ حسب ذیل ہیں:

صفرت شیخ عبدالحق محدث دہلوی فرماتے ہیں:

واما آنچه می بینی توازنا شکیبائی من پس آن از بهرتست واز بهریا ران تو یعنی از جهت غم مسلمانان است که حال ایشال چه خوامد بود و چه خواهند کرد-" (الشعة اللمعات جلد چهارم ص ۱۵۰)۔" یعنی (اے ابن عباس دالتی) جو پچھ آپ میری بیقراری دیکھ رہے ہیں تو بیآ پ کے لیے اور آپ کے ساتھیوں کے لیے ہے۔ یعنی مسلمانوں کے فم کی وجہ ہے کہ ان کا کیا حال ہوگا۔اوروہ کیا کریں گے۔" سیخی مسلمانوں کے فم کی وجہ ہے کہ ان کا کیا حال ہوگا۔اوروہ کیا کریں گے۔" علامہ علی قاری محدث خفی لکھتے ہیں:

من جهة انى اخاف عليكم من وقوع الفتن بينكم لماكان كا لباب ليسد المحن ومع هذا كله اخاف ايضًا على نفسى و لا امن من

عذاب ربى .....وانما قال ذلك لغلبة الخوف الذى وقع له في ذلك الوقت من خشية التقصير فيما يجب من حقوق الله اومن الفتنة بمدحهم كذا في الفتح الباري و قال الطيبي كانه رضي الله عنه رّجع جانب الخوف على الرجاء لما اشعر من فتن تقع بعده في اصحاب رسول الله عُنْ فَيَ فَجزع جزعًا عليهم و ترحما لهم ومن استغناء الله تعالى على العالمين" (مرقاة شرح مشكوة جلدااص١١٠) میری بیقراری کی وجہ بیے کہ مجھے اس بات کا خوف ہے کہ تمہارے درمیان فتنے واقع ہوں گے۔ کیونکہ آپ مثل دروازہ کے تھے جومصیبتوں کوروکتا ہے اور ان سب باتوں کے باوجود مجھے اپنی ذات کا خوف ہے۔ اور میں اینے رب کے عذاب سے مامون نہیں ہوں۔اورآپ نے بیاس کیے فرمایا کہ آپ پراس وفت خوف غالب تھا بوجہ اس کے کہ اللہ کے حقوق واجبہ میں ان سے تقصیر ہوگئی ہو بوجہ لوگوں کی مدح کے فتنہ میں مبتلا ہونے سے ایہا ہی فتح الباری میں ہے۔ اور طبی کہتے ہیں گویا کہ بہنبت امید کے آپ پرخوف کا رجحان غالب تھا کیونکہ آپ ان فتنول کو سمجھ رہے تھے۔ جو آپ کے بعد اصحاب رسول الله مالينيم ميں واقع ہونے والے تھے۔ لہذا آپ ان کی وجہ سے بقراری ظاہر کررہے تھے اور بیہ آپ کی ان پررحمت کی وجہ سے تھا۔ آپ کی بیر پر بیٹائی اس وجہ سے بھی تھی کہ اللہ تعالیٰ تمامخلوق ہے بیاز ہے (جوچاہے کرسکتاہے)۔

ا حافظ ابن جمرعسقلانی بھی فرماتے ہیں:

لینی آپ اس فکر کی وجہ سے پریثان تھے کہ س کوان پر خلیفہ بنا کیں یا آپ نے

جس طرح ان میں خلافت کا کام کیا ہے اس کی وجہ سے فکر مند تھے۔ گویا کہ اس حالت میں آپ پرخوف غالب تھا بوجہ کسرنفسی کے اور بوجہ اپنے رب کے سامنے تواضع اور عاجزی کرنے ہے۔

ای جزعی من اجلک و اجل اصحابک قال ذلک لماشعر من فتن تقع بعده" (عرة القاری جلد ۱۹س۲)۔

لیعنی میری بیقراری آپ کی وجہ ہے اور آپ کے ساتھیوں کی وجہ ہے ہے۔ آپ نے بیان لیے فرمایا کہ ان فتنوں کو سمجھ رہے تھے۔ جو آپ کے بعد واقع ہونے والے تھے۔

یہ ہیں شارطین حدیث کی بیان کردہ توجیہات۔ اور کسی محدث نے بھی حفرت عرفاروق وی النوائی کی پریشانی اور بیقراری کی وہ وجہ بیان نہیں کی جومولا نالعل شاہ صاحب نے اختراع کی ہے کہ آپ کواس وجہ سے پریشانی تھی کہ انتخاب خلیفہ کے وقت انہوں نے حضرت عباس، حضرت علی اور حضرت زبیر وی النوائی سے مشورہ کیوں نہیں کیا تھا۔ اور پہلے عرض کرچکا ہوں کہ جس بنیاد پر مولانا بخاری ہیہ توجیہ پیش کررہے ہیں (یعنی حضرت عباس والنوائی سے حضرت فاروق والنوائی نے یہ بات کی ) اس کا زیر بحث حدیث میں نام ونشان نہیں ملتا۔ بلکہ حضرت عمر فاروق والنوائی کا خطاب حضرت عباس والنوائی کے صاحبزادے حبر امت حضرت عبداللہ بن عباس والنوائی سے جہ نہ کہ ان کے والد حضرت عباس والنوائی سے حبر امت حضرت عباس والنوائی سے خدا کرے کوئی

ایک اہم نکتہ

مولا نالعل شاہ بخاری نے انتخاب خلیفہ کے سلسلہ میں مشاورت کی ضرورت کے سلسلہ میں مشاورت کی ضرورت کے سلسلہ میں جوآیات واحادیث پیش کی ہیں وہ نفسِ خلافت کے بارے میں ہیں۔اسی لیے سلسلہ میں جوآیات واحادیث بیش کی ہیں وہ نفسِ خلافت کے بارے میں ہیں۔اسی لیے

اہل السقت والجماعت كا يعقيده ہے كہ خلافت وامارت كا مسئلہ فروى ہے نہ كہ اصولى۔
ليكن خلفائے اربعة اسے متنتیٰ ہیں یعنی ان کے ليے مشورہ ضروری نہیں تھا۔ كيونكہ ان كی خلافت بوجہ اقتضاء النص قرآن سے ثابت ہے اور اللہ تعالیٰ نے بلاا ظہار نام انہی كوخليفہ بنانے كا وعدہ فرمايا ہے۔ آيتِ استخلاف اور آيتِ تمكين ميں موعودہ خلفاء كی علامات و صفات جو ذكر فرمائی ہیں ان كا مصداق صرف يہی چاريار ہیں۔ عالم اسباب میں گوان جاروں خلفاء كا انتخاب مختلف طريق سے ہوا ہے ليكن بيسب اللہ تعالیٰ كے ارادہ كے تحت ہور ہاتھا۔

حضرت نانوتوي عينية كاارشاد

چنانچہ ججۃ الاسلام حضرت مولانا محمد قاسم نانوتوی بانی دارالعلوم دیوبند قدس سرہ آیت استخلاف کی تشریح کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

اس سے ثابت ہوا کہ تسلط اہل اسلام اور تمکین دین پیندیدہ اور ا الہ خوف اور تبدیلی امن جو کچھ تھاسب کا سب اصل میں انہیں جاریاں کے لیے تھا۔ تبدیلی امن جو کچھ تھاسب کا سب اصل میں انہیں جاریاں کے لیے تھا۔

(مدية الشيعة ص٥٦- بيرحواله خارجي فتنه حصداة ل ص٥٣٠ يرجمي ملاحظه فرماليس)

خلاصہ بیہ ہے کہ ان چاریار کی خلافت مشورہ کی مختاج نہیں ان کے لیے مشورہ ضروری نہیں تھا۔ بیررب العالمین کا اپنا کام تھا کہ قرآنی وعدہ جس صورت میں چاہے پورا کروے۔ اسی بنا پر حضرت شاہ ولی اللہ محدث وہلوی (متوفی ۲ کااھ) نے ان خلفائے اربعہ کی خلافت کو اصول میں شارفر مایا ہے۔ چنانچے کھتے ہیں:

لاجرم نورتوفیق الی دردل این بنده ضعیف علمے رامشروح ومبسوط گردانیدتا آئکہ بعلم الیقین دانستہ شد کہ اثبات خلافت این بزرگوارال اصلے است از اصول دین تاوقتیکہ این اصل رامحکم نگیرند ہیج مسکلہ از مسائل شریعت محکم نشود الخ ۔ لہذا توفیق الی کی روشنی نے اس بندہ ضعیف کے دل میں ایک علم پیدا کیا جس سے یقین

کے ساتھ معلوم ہوا کہ خلافت ان بزرگوں کی ایک اصل ہے اصول دین ہے۔ جب تک لوگ اس اصل کو مضبوط نہ پکڑیں گے کوئی مسلہ مسائل شریعت نے مضبوط نہ پکڑیں گے کوئی مسلہ مسائل شریعت نے مضبوط نہ ہوگا۔ الح

(ازالة الخفاء من خلافة الخلفاء مترجم حصداول ١٥٥) ترجمه اما ما اللسنت مولا ناعبدالشكور لكھنوئ )
اس كے بعد حضرت شاہ ولى الله محدث وشلق نے مسئلہ خلافت برمفصل بحث كى ہے
اور آيت استخلاف اور آيت تمكين كا مصداق انہى خلفائے اربعہ (حياريار) كوقر ارديا ہے۔
اور آيت استخلاف اور آيت ملين كا مصداق انہى خلفائے اربعہ (حياريار) كوقر ارديا ہے۔

خلافت صديقي طالنينؤا ورمولا نالعل شاه

مولا نالعل شاه صاحب اى انتخاب خليفه كى بحث ميں لکھتے ہيں:

راقم السطور كہتا ہے كەرجمت خداوندى نے وسكيرى كى۔ امت صديق اكبر راقي اكبر راقي اكبر راقي اكبر راقي الله اور بيعت خلافت كى بيعت پرمتفق ہوگئ۔ اگر بالفرض ان پرامت متفق نہ ہوتى اور بيعت خلافت كے ليے وہ تلوار الله ات تو وہ بھى يقيناً ملوكيت ہوتى ۔ خلافت راشدہ نہ ہوتى ۔ ولكن ليقضى الله امراً كان مفعولا. وعدالله الذين امنوا منكم وعملوا الصلحت ليستخلفهم فى الارض كا وعدہ اللہ تعالى نے سيا كرديا۔ النج (استخلاف بريد بي سم ٥٣٨)

تنجره

© جب آپ خود بہ لکھ رہے ہیں کہ رحمت خداوندی سے امت صدیق اکبر رڈاٹیڈ کی بیعت پر متفق ہوگئ تو اس اتفاق امت کی بنیاد تو حضرت فاروق اعظم رٹاٹیڈ کی تدبیر ہی تھی جس کے اندر رحمتِ خداوندی کارفر ماتھی پھران کی اس تدبیر کو کوتا ہی کیونکر قرار دے رہے ہیں جس کی وجہ سے حضرت فاروق رٹاٹیڈ ساری عمر افسوس کرتے رہے کیار حمت خداوندی کا ظہور بھی باعث افسوس ہوا کرتا ہے؟

ا اكرات كا نظريه بالفرض صحيح مان ليا جائے تو پھر حضرت على المرتضى واللين كى

خلافت کوراشدہ کیونکر کہہ سکتے ہیں جبکہ آپ کی بیعت پر امت کا اتفاق نہیں ہوا۔لیکن باوجوداس کے آپ نے اپنی خلافت کے تحفظ کے لیے تکوار اٹھائی تو آپ کے پیش کردہ اصول کے تحت کیا حضرت علی المرتضلی والٹیؤ کی خلافت ملوکیت نہ ہوگی؟ بیجی ملحوظ رہے کہ بهار بے نز دیک تو چونکہ حضرت علی المرتضٰی مٹاٹنؤ کی خلافت بھی خلفائے ثلثہ کی طرح قرآ ن کی موعودہ خلافت راشدہ ہے اس لیے امت کے عدم اتفاق سے اس پر اثر نہیں پڑتا۔ ٣ يبي مولا نالعل شاه صاحب جوامام الخلفاء حضرت ابوبكرصديق والنفؤ كي خلافت كا ذكر بالفرض كے طور بركر كے ايك ضابطه پيش كررہے ہيں۔ جب حضرت على المرتضى والثيَّة كى خلافت کا تذکرہ کرتے ہیں اور ان روایات کا جواب دیتے ہیں (جن سے ثابت ہوتا ہے كەحضرت على يْنَاتْنَةُ كے كروہ كے لوگ آپ كاحكم نہيں مانتے تھے اى ليے آپ ان سے ما یوں رہتے تھے۔ (اور اس بات کا ثبوت کی البلاغة میں حضرت علی المرتضٰی کے خطبوں سے بھی ملتا ہے اور روضہ کافی ص ۲۹مطبوعہ نولکشور لکھنؤ کے ایک مفصل خطبہ سے بھی ظاہر ہے) تو لکھتے ہیں کہ:

بهاراسوال

حضرت صدیق اکبر ڈاٹٹی قرآن کے پہلے موعودہ خلیفہ راشد ہیں اور حضرت علی المرتضلی ڈاٹٹی چو تھے موعودہ خلیفہ راشد ہیں۔ اگر حضرت علی المرتضلی ڈاٹٹی پر امت متفق نہیں المرتضلی ڈاٹٹی پر امت متفق نہیں ہوئی اور جنگ جمل اور جنگ صفین تک نوبت پہنی ۔علاوہ ازیں آپ کا اپنا گروہ بھی آپ

کی نافر مانی کرتا تھالیکن باوجوداس کے آپ کی خلافت راشدہ میں اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا۔ تو حضرت صدیق اکبر ڈاٹئ کی خلافت پراگر امت متفق نہ ہوتی تو آپ کی خلافت کو خلافت کر اشدہ کی بجائے ملوکیت قرار دیا جاتا۔ فرمائے کیا بیا ہے پیش کردہ ضابط کے باوجود حضرت علی الرتضی ڈاٹئ کی ناجا کر طرفداری نہیں ہے؟ آخر بیفرق کیوں؟ کیا آپ حضرت علی الرتضی ڈاٹئ کو خدا کا نامزد خلیفہ تو نہیں قرار دیے ؟ اور اس تحقیق کی روشن میں مولوی مہر حسین شاہ صاحب ہی بتا کیں کہ کیا آپ کے پاس ناپ تول کے دودو پیانے تو نہیں ہیں بیس ہیں ایک حضرت صدیق اکبر ڈاٹئ کے لیے اور دوسرا حضرت علی الرتضی ڈاٹٹ کے لیے؟

طعن صحابه كرام شكائنة كاوبال

اصحاب رسول کریم مَنَّاقِیَّا اگر چه معصوم نہیں لیکن اسلام قبول کرنے کے بعد ان ک اکثریت محفوظ ہے اور بعض صحابہ رہ اُلڈ اسے جوشاذ ونا در بعض گنا ہوں کا صدور ہوا ہے اس پر ان کوتو بہ کی تو فیق نصیب ہوئی ہے اور اٹکا خاتمہ کامل ایمان پر ہوا ہے۔ ان کواس جہان میں دضی اللہ عنہم و رضوا عنہ کی ابدی سندملی ہے اور تمام صحابہ رہ اُلڈ آخرت کے عذاب سے مامون ہوں گے۔ () چنا نجے حق تعالی فرماتے ہیں:

يَوُمَ لَايُخُزِى اللّٰهُ النَّبِى وَالَّذِيْنَ امَنُوا مَعَهُ نُورُهُمُ يَسُعَى بَيْنَ آيُدِيهِمُ وَبِايُمَا نِهِمُ.

حضرت شاہ عبدالعزیز میں کھتے ہیں:

یعنی قیامت کے دن نہیں رسوا کرے گا اللہ نبی اوران لوگوں کو جوابیان لائے ،ان

کے ساتھان کا نور ہوگا کہ دوڑے گا سامنے ان کے اور داہنے ان کے ۔

یہ اس بات کو جتا تا ہے کہ ان کو آخرت میں کچھ عذاب نہ ہوگا اور بعدوفات

یغیم میں گھٹے کے نوران کا نہ مٹے گا نہ زائل ہوگا۔ اورا گرنور جط (ضائع) ہوجائے

ورجا تارہے تو قیامت میں کیونکران کے کام آئے۔

اور جا تارہے تو قیامت میں کیونکران کے کام آئے۔

(تحفه اثناعشريه مترجم جلد ثانی ص۲۰۳)

حضرت مدنى وخاللة كاارشاد

شیخ الاسلام حضرت مولانا سید حسین احمد صاحب مدنی پیشید اس آیت کے تحت رماتے ہیں:

حضرت مجدوكا ارشاد

حضرت مجددالف ثانی امام ابن حزم (متوفی ۲۵۸ه) کے حوالہ سے لکھتے ہیں:
الصحابة کلهم من اهل اجنته قطعاً ''تمام صحابة قطعاً جنتی ہیں'
(رسالہ ردالروافض ص۱۰) نیز ملاحظہ ہوالفصل فی الملل والنحل ج۷،۹ م۱۲۸)۔
بہرعال جو شخص حضرت امیر معاویہ رڈاٹٹو کو صحابی مانتا ہے اس آیت کے تحت اس کا
یہی عقیدہ ہونا چاہیے کہ حضرت معاویہ رٹاٹٹو بھی سیدھے جنت میں جا کیں گے اور دوز خ
کی آگ ان کو چھو بھی نہیں سکتی۔

ا حضور خاتم النبين مَنْ الله في الساع فرقول مين سالك فرقد كوناجى قرارديا بي يعنى

جہنم سے نجات پانے والا تو بہوہ مسلمان ہیں جو ما انا علیہ و اصحابی کا مصداق ہیں یعنی وہ رسول اللہ ظائیۃ کے طریقہ کو بھی معنی وہ رسول اللہ ظائیۃ کے کی سنت (طریقہ) کے علاوہ اصحاب رسول ظائیۃ کے کے طریقہ کو بھی مانے والے ہیں۔ اس ارشاد رسالت سے تمام صحابہ کرام کا معیار حق ہونا ثابت ہوگیا۔ تو جب مابعد کی امت کے دوسرے مسلمان با تباع صحابہ نجات پانے والے ہیں تو صحابہ کرام ڈی ائی کے متعلق کوئی مسلمان یہ بدطنی نہیں رکھ سکتا کہ ان کو جہنم کا عذاب بھی ہوگا (خواہ کسی ورجہ میں بھی ہوگا (خواہ کسی ورجہ میں بھی ہو)۔

﴿ خُود نِی کریم مَثَاثِیَّا نِے مابعد کی امت کو اپنے صحابہ ڈیکٹیٹر پرطعن کرنے سے منع فرمادیا۔ چنانچہ ارشادفرمایا:

الله الله فی اصحابی لاتتخذو هم غرضاً من بعدی فمن احبهم فبحبی احبّهم ومن آذاهم فقد آذانی ومن آذانی فقد آذانی ومن آذانی فقد آذانی ومن آذانی فقد آذانی ومن آذانی فقد آذی الله ومن آذی الله فیوشک ان یاخذه. (مشکلوة شریف) الله سے ڈرو۔اللہ سے ڈرومیرے اصحاب کے معاملہ میں۔ان کواپئی نزمتوں کا نثانہ مت بناؤ۔ جس نے ان سے محبت کی تو میری محبت سے ان سے محبت کی اور جس نے ان کو مینوض رکھا اور جس نے ان کو ان یت دی تو محموض رکھا اور جس نے ان کو اذیت دی تو محموض رکھا اور جس نے ان کو اذیت دی تو محموض رکھا اور جس نے اللہ تعالی کو اذیت دی تو محموض رکھا اور جس نے اللہ تعالی کو اذیت دی تو محموض رکھا اور جس نے اللہ تعالی کو اذیت دی تو محموض رکھا اور جس نے اللہ تعالی کو اذیت دی تو محموض رکھا اور جس نے اللہ تعالی کو اذیت دی تو محموض رب اللہ تعالی اس کو پکڑ لے گا۔

رحمۃ للعالمین مُثَافِیْم کا بیارشاداہ تنام اصحاب کے بارے میں ہے جس میں تمام صحابہ پرطعن وجرح کرنے ہے منع فرمادیا ہے جس میں ہرفتم کی تنقیص وتو ہین ہمسنحرو استہزاءشامل ہے۔

مسلك ابل السنّت والجماعت

الى فتم كى آيات واحاديث كى روشى مين ابل السنّت والجماعت كاليمتفق عليه مسلك

ہے کہ سی صحابی پر بھی تنقید وجرح اور طعن واستہزاء جائز نہیں ہے۔ چنانچہ:

(1) ابوزر عدرازی فرماتے ہیں:

اذا رأيت الرجل ينقص احداً من اصحاب رسول الله على فاعلم انه ونديق الخ الله على الله المنطقة فاعلم انه ونديق الخ (الاصابة في تمييز الصحابة جلداوّل مؤلفه حافظ ابن حجر عسقلاني)-

جب تم کسی آ دی کو دیکھو کہ وہ رسول اللہ مٹالٹی کے اصحاب میں ہے کسی کی تنقیص کرتا ہے تو جان لو کہ وہ زندیق ہے۔ الخ

ا مخقق ابن ہام حنفی اور علامہ ابو الشریف شافعی ﷺ مسائرہ اور اس کی شرح مسامرہ میں فرماتے ہیں: مسامرہ میں فرماتے ہیں:

واعتقاد اهل السنة والجماعة تزكية جميع الصحابة رضى الله عنهم وجوبا باثبات العدالة لكل منهم والكف عن الطعن فيهم والثنآء عليهم كما اثنا الله سبحانه وتعالى عليهم اذ قال كُنتُمُ خَيْرَ اللهُ أُمَّة وَسَطًا أُمَّة الخُوجَتُ لِلنَّاسِ وَقال تعالىٰ وَكَذَالِكَ جَعَلُنْكُمُ أُمَّةٌ وَسَطًا لِتَكُونُوا شُهَدَآء عَلَى النَّاسِ الخ:

اہل السنّت والجماعت کاعقیدہ تمام صحابہ ن النّظم کے وجوب تزکید کا ہے کہ ان سب
کی عدالت مان لی جائے اور ان میں طعن کرنے سے روکا جائے اور ان کی الیم ثنا
اور صفت کی جائے جیسی کہ اللّہ تعالیٰ نے کی ہے۔ اللّہ تعالیٰ فرما تا ہے۔ جتنی امتیں
لوگوں کے لیے بنائی گئی ہیں ان میں تم سب سے بہتر ہوا ور فرما تا ہے ہم نے تم کو
متوسط بنایا ہے تا کہتم لوگوں پر گواہ بنو۔ الخ (ایضاً مودودی عقائداور دستور کی حقیقت)

چونکہ صحابہ کرام ٹٹاکٹٹٹم میں حضرت معاویہ ڈلاٹٹٹ کی شخصیت اہم ہے آپ مجہتد بھی ہیں اور کا تب وحی وفرامین نبوی بھی۔امام حسن ٹٹاٹٹٹ کی صلح کے بعد آپ 19/19 سال وسیع ترین مملکت اسلامیہ کے سربراہ رہے۔ کفر کی طاغوتی طاقتوں کو زیر و زبر کرکے رکھ دیا۔ تو مملکت اسلامیہ کے سربراہ رہے۔ کفر کی طاغوتی طاقتوں کو زیر و زبر کرکے رکھ دیا۔ تو ایسے جلیل القدر صحابی پرکون اہل فہم مسلمان زبان طعن دراز کرسکتا ہے۔اسی بنا پرخصوصی

طور پرعلامہ شہاب الدین خفاجی ٹیٹیٹی نشیم الریاض شرح الشفاء قاضی عیاض محدث ٹیٹیٹیٹ فرماتے ہیں:

من يكون يطعن في معاويةً فذاك من كلاب الهاوية.

لعنی جو مخص حضرت معاویہ ٹالٹیئر طعن کرتا ہے وہ دوزخ کے کتوں میں سے ایک

کتاہے۔

اور یہی حوالہ بریلوی مسلک کے پیشوا مولا نا احمد رضا خال صاحب مرحوم کی کتاب احکام شریعت حصہ اوّل ص۵۵ پرمنقول ہے۔

> ستى، شيعه اور خارجى كون بين (حضرت مجد دالف ثاني رَشُلكُ ) امام رباني حضرت مجد دالف ثاني قدس سره فرماتے بين:

() پس محبت حضرت امير شرط تسنن آمد و آنکه ايس محبت ندارد از ابل سنت خارج گشت و خارجی نام يافت ( مکتوبات امام ربانی جلد دوم مکتوب نمبر ۲۳۳) ابل سنت مونے کے ليے حضرت امير يعنی حضرت علی الرتضی و الله کی محبت شرط ہے اور جو شخص به محبت نہيں رکھتا وہ ابل سنت سے خارج موگيا اور خارجی نام بایا۔

(بیحواله کتاب خارجی فتنه حصه اوّل ص ایم بھی منقول ہے)۔

D فرماتے ہیں:

عدم محبت اہل بیت خروج است و تبری از اصحاب رفض و محبت اہل بیت باتعظیم و تو قیر جمیع اصحاب کرام تسنن (ایضاً مکتوبات جلد دوم مکتوب نبر ۱۳۳) "اہل بیت کی محبت کا نہ ہونا خار جمیت اور اصحاب سے بیزاری رفض و شیعیت اور محبت اہل بیت بیزاری رفض و شیعیت اور محبت اہل بیت باوجود تمام صحابہ کرام کی تعظیم و تو قیر سنیت ہے۔

حضرت مجد دالف ثاني مينيد نے سنيت \_ رافضيت اور خارجيت كى كتنى جامع تعريف

فرمائی ہے۔ ہرئتی مسلمان کاعقیدہ وعمل اس کے مطابق ہونا چاہیے۔ مولا نالعل شاہ بخاری اور مہر حسین شاہ صاحب بخاری خوب غور وفکر کرکے استخلاف یزید اور کھلی چٹھی کے مندرجات کواس کسوٹی پر پر کھ کرخود ہی فیصلہ کرلیں۔
مندرجات کواس کسوٹی پر پر کھ کرخود ہی فیصلہ کرلیں۔
ہم اگر عرض کریں گے تو شکایت ہوگی واللہ الهادی

حضرت معاويه رنائفيُّ كا دفاع

بندہ عاجز نے ''خارجی فتنۂ' حصہ اول ص اے۵-۵۷۳ پر بعنوان: ''دفاع خلفائے راشدین'' حضرت علی الرتضلی ڈاٹٹؤ کی خلافت کے متعلق لکھاہے کہ:

اسی اصول کے تحت اگر کوئی شخص دور خلافت مرتضوی میں (ازروئے سیاست و خلافت) حضرت امير معاويه طالفة كي برتري كا قائل ہوگا تو ہم حضرت على المركضي والفيئة اوران كي موعوده خلافت كا ابنا مذهبي فريضه بجھتے ہوئے بورا بورا دفاع كريں گے۔ حالانكەخلفائے اربعة كى مذكورہ خلافت ميں حضرت معاويہ رالٹينؤ شريك بهي نهيس بين \_اوراس مين كوئى اشتباه بهى واقع نهيس موسكتا\_البيته يهال بهى ہم حضرت معاویہ وٹاٹنٹ کی شرعی عظمت کا پورا پورا تحفظ کرتے ہوئے جواب دیں کے تاکہ کی پہلو سے ان جلیل القدر صحابی کے بارے میں کسی پہلو سے کوئی تنقیص وتو بین لازم نه آئے اور حضرات اکابر اہل سنت نے یہی طرز تحقیق اختیار فرمایا ہے اور حضرت معاویہ ٹاٹاؤ کی طرف اجتہادی خطاء منسوب کرنے کے بغیر کوئی عارہ بھی نہیں ہے۔اور حسب قول سندیلوی کسی صحابی کی طرف اجتہا دی غلطی تشکیم کرنے میں کوئی ہے ادبی بھی نہیں ہے (ملاحظہ ہوا ظہار حقیقت جلد دوم ص ۲۵ م)۔ (اسى بحث ميں بنده نے ياكھا ہے كه:

البية بميں حضرات صحابہ كرام شكائفة كى مخصوص بلندشان كے پیش نظر اور حضرت

معاویہ رہائی کو فقیہ و مجہد قرار دیتے ہوئے خطاء اجہادی سے زائد اور کوئی معاویہ رہائی کو فقیہ و مجہد قرار دیتے ہوئے خطاء اجہادی سے زائد اور کو کسی حکم لگانے کا حق نہیں پہنچا اور خود سند بلوی صاحب کے نز دیک بھی: کسی صحابی کی طرف خطائے اجہادی کی نسبت ہے ادبی نہیں۔

(اظهار حقیقت جلد دوم ،ص ۲۵ مم)\_

حضرت معاویہ رہا تھے اور دوسرے صحابہ رہ کالڈیٹم ان حالات میں معذور تھے اور یہ بھی ملحوظ رکھیں کہ حضرت معاویہ رہا تھے کی طرف سے اصل اختلاف حضرت عثمان ذوالنورین رہا تھے کہ خشرت معاویہ رہا تھے نہ لینے نہ لینے پر مبنی تھا چنا نچہ امام غزالی رشات اور دوسرے محققین نے بہی فرمایا ہے النے (خارجی فتنہ حصہ اول ۵۸۳)۔

© اس سلسلہ میں بندہ نے حضرت معاویہ رہا تھا کے دفاع میں یہ کھا ہے کہ:

اسی طرح حضرت امام حسن رہا تھا کی صلح کے بعد جب حضرت معاویہ رہا تھا کہ بالا تفاق تمام ملت اسلامیہ نے خلیفہ تسلیم کرلیا تو اب اگر کوئی شخص (خواہ کسی بھی لباس میں ہو) حضرت معاویہ رہا تھا کی شخصیت کو مجروح کرے گا (جیسا کہ فرقہ شیعہ کے بعد مودودی صاحب نے اپنی کتاب خلافت وملوکیت میں اس جرم کا ارتکاب کیا ہے) تو ہم عقیدہ اہل السنّت والجماعت کی بنا پر حضرت معاویہ رہا تھا کہ بندہ نے اپنی کتاب وار برا پورا بورا دفاع کریں گے جیسا کہ بندہ نے اپنی کتابوں"مودودی مذہب" اور پررا بورا دفاع کریں گے جیسا کہ بندہ نے اپنی کتابوں"مودودی مذہب" اور پرا بورا دفاع کریں گے جیسا کہ بندہ نے اپنی کتابوں"مودودی مذہب" اور پرما بھی محاسبہ" وغیرہ میں یہ فریضہ ادا کیا ہے ' (خارجی فتہ حصاق اس ۵۵۳)

مندرجہ بالا تین عبارتوں سے حضرت معاویہ ڈاٹٹؤ کے متعلق میراعقیدہ بالکل واضح ہے: مشاجرات صحابہ وخائٹؤ یعنی جنگ جمل وصفین کی بحث میں بندہ نے جو حضرت معاویہ ڈاٹٹؤ کی طرف باغی وغیرہ کے الفاظ منسوب کیے ہیں تو وہ اکا برامت سے منقول ہیں اور پھر میں نے جابجا اس کی توجیہ بھی واضح کردی ہے کہ اس سے مرادصور تأبغاوت ہے نہ کہ حقیقاً۔ کیونکہ حضرت معاویہ ڈاٹٹؤ مجہد تھے۔ آپ سے اجتہادی خطاکا صدور ہوا ہے۔ اور خطائے اجتہادی خطائے اجتہادی کی اجتہادی کی اجتہادی ک

نسبت کرنے میں حضرت معاویہ والی کا اونی سے اونی تنقیص بھی لازم نہیں آتی مولوی مہر حسین شاہ صاحب نے جوان الفاظ کوحقیقت پر مبنی قرار دے کر مجھ پر طعن کیا ہے بیان کی بج ننجی ہے ۔ اس طرح مولا نا کی بج ننجی ہے یا ناجا کر تعصب ۔ جیسا کہ پہلے اس پر بحث کردی گئی ہے۔ اس طرح مولا نا محملی سعید آبادی مرحوم کے نام سے ایک کتا بچہ بنام ''اصل حقیقت'' کراچی سے شائع ہوا ہے ۔ انہوں نے بھی انہی مذکورہ الفاظ کی بنا پر تبرابازی کا مظاہرہ کیا ہے تو یہ ان کا خار جیانہ غلو ہے۔ اس کتا بچہ کامشنقل جواب بھی ان شاء اللہ تعالی شائع کیا جائے گا۔

حضرت معاویہ ڈاٹھ کے متعلق عموماً مورضین اور مصنفین تنقیص و تفریط سے کام لیتے ہیں اور ظاہری روایات کی بنا پر ان کے اجتہادی مقام اور شرف صحبت نبوی سے آئکھیں بند کر لیتے ہیں۔ زمانہ آزادی اور بے راہروی کا ہے۔ اہل السدّت والجماعت کے تحقیق مسلک کو نظرانداز کیا جاتا ہے۔ بہر حال اگر مولانا محمد المحق صاحب سندیلوی نے حضرت معاویہ ڈٹاٹھ کے حق میں افراط وغلوا ختیار کیا ہے تو مولا نالعل شاہ صاحب بخاری ان کے معاویہ ڈٹاٹھ کے حق میں افراط وغلوا ختیار کیا ہے تو مولا نالعل شاہ صاحب بخاری ان کے بارے میں تنقیص و تفریط کے راستہ پر چلے ہیں جس کے ثبوت میں ان کی متعدد عبارتیں گزشتہ اور اتی میں نقل کر کے ان پر تبھرہ کر دیا ہے۔ اور بندہ نے بفضلہ تعالی اپنے عقیدہ کے تحت حضرت معاویہ ڈٹاٹھ کے دفاع کا فریضہ انجام دیا ہے جس کا اعلان' خارجی فتنہ' کے حقد حضرت معاویہ ڈٹاٹھ کے جن میں ادادہ تو مختصر جواب لکھنے کا تھا لیکن در میان میں اور حصہ اول میں بھی کر دیا گیا تھا۔ شروع میں ادادہ تو مختصر جواب لکھنے کا تھا لیکن در میان میں اور بعض مسائل ایسے آگے جن میں تفصیل کی ضرورت پڑگی۔ اللہ تعالی قبول فرما ئیں اور خلوص واستقامت نصیب ہو۔ آمین بجاہ النبی الکریم مگاٹی ہے۔

خواب میں حضرت معاویہ رٹیائٹۂ کی زیارت

گزشته سال ذی الحجه ۱۳۰۳ ه میں بنده کو بفضله تعالی چوتھی مرتبه حج بیت الله اور زیارت روضه مقدسه رسول الله مَثَالِیَّا کی سعادت نصیب ہوئی تھی۔منی میں شب جمعه ۹رذی الحجه نماز عشا پڑھ کر جلدی سوگیا تو خواب میں حضرت امیر معاویه راہی کی زیارت

نصیب ہوئی۔ آپ نے بندہ ناکارہ سے معانقہ فرمایا۔ اس کے بعد بندہ نے عرض کیا کہ حضرت بندہ نے کتاب ''خارجی فتنہ' لکھی ہے اگر اس میں آپ کے متعلق کوئی تنقیص و تو ہین پائی جاتی ہے تو معاف فرما کیں۔اس کے بعد آئکھ کھل گئی۔حضرت معاویہ زالٹیڈ کا چہرہ باوقار اور سفیدنورانی تھا۔ اور بندہ کی معافی کی درخواست برآ پ کے چہرہ پر کوئی ملال ظاہر نہیں ہوا بلکہ حسب سابق شفقت کی نگاہ تھی۔خواب گوٹٹر عی جحت نہیں ہے۔لیکن حسب ارشاد رسالت اچھے خواب مبشرات میں سے ہوتے ہیں۔شرعی دلائل کی بنا پر بندہ اپنی كتاب "فارجى فتنه حصداول" سے مطمئن ہے۔ علمائے اہل السنّت والجماعت نے اصل مسکلہ مشاجرات صحابہ ٹنائٹہ میں اس کی تائید وتصویب بھی کردی ہے۔ البت منی کے مقدس مقام میں ایام مجے کے دوران حضرت امیر معابیہ ٹاٹٹیکا کی زیارت ومعانقتہ بندہ کے لیے ایک بڑی سعادت ہے۔جس سے مزید اطمینان نصیب ہوگیا ہے۔اللہ تعالی حضور رحمۃ للعالمین شفيع المذنبين حضرت محمد رسول الله مَثَاثِيَّا كے خلفائے راشدين ، تمام صحابہ كرام واہل بيت عظام تمام ازواج مطهرات (امهات المومنين) رضوان الله عليهم اجمعين كي درجه بدرجه عقیدت و محبت عطافر مائیں۔ان کے بارے میں ہر متم کی تنقیص و ہے اولی سے بچائیں۔ اعتقادی اور عملی فتنول سے محفوظ رکھیں اور مذہب اہل السنّت والجماعت کی اتباع ، تبلیغ ، خدمت اورنصرت ودفاع كى توفيق عطا فرمائيل \_ آمين بجاه خاتم النبيين مَثَالَثَيْمُ \_

خادم المل سنت مظهر حسين غفرله مظهر على عامع مسجد چكوال خطيب مدنى جامع مسجد چكوال واميرتح يك خدام المل سنت پاكستان ۲ رذى الحجيم ۴۰۰ اس مترسم ۱۹۸۸ء

## حضرت قاضی صاحب اور بخاری صاحب کاموقف دارالعلوم و بوبند کے اصحاب افتاء کا محا کمہ

'' قاضی مظہر حسین کا موقف درست اور اہل السنّت والجماعت اور علمائے و یو بند کے مطابق ہے۔ اور بخاری لعل شاہ کا موقف اس باب میں غیر معتدل اور شیعی مزاج کے مطابق ہے۔ استفتاء اور جواب استفتاء حسب ذیل ہے'۔ اور شیعی مزاج کے مطابق ہے۔ استفتاء اور جواب استفتاء حسب ذیل ہے'۔

بسم الله الرحمن الرحيم

کری و معظمی عالی جناب مولانامفتی صاحب دامت برکاتهم العالی دارالعلوم دیوبند
السلام علیکم ورحمة الله وبرکانهٔ! مؤدبانه عرض ہے که یهال پر ایک کتاب بنام
د حضرت معاویہ والتخلاف بزید" (مصنفه مولانا سیّد علی شاہ بخاری خطیب مدنی مسجد
واہ کینے) کی بعض عبارات وجہ زاع بنی ہوئی ہیں اور چونکہ مصنف مذکوراس بات کا مدعی
ہے کہ:

"راقم السطور نے بھی دارالعلوم میں حضرت مدنی ، مولانا بلیاوی اور مولانا اعزازعلی حمیم اللہ تعالی سے فیض پایا ہے۔" (استخلاف بزید ، ص ۳۵۵)

اس لیے دارالعلوم دیو بند سے وابستہ بعض حضرات علماء نے ان کی بعض عبارات سے اختلاف کیا ہے، اختلاف کرنے والوں میں ایک حضرت مولانا قاضی مظہر حسین صاحب مد ظلہ خلیفہ مجاز حضرت مدنی رشالتہ بھی ہیں۔ان کے خزد یک صاحب مدخلہ خلیفہ مجاز السند تھی ہیں۔ان کے خزد یک

حضرت معاویہ طالفیئر اس انداز سے تنقید کی گئی ہے کہ اُن کی دینی عظمت

مجروح ہوتی ہے۔"

حضرت قاضی صاحب مدظلہ نے اپنی دو کتابوں (خارجی فتنہ حصہ اوّل اور دفاع حضرت معاویہ رُفائِوُ ) میں ان عبارات پر بحث کی ہے۔ چونکہ دونوں حضرات جمہور اہلسنت کے پیرواور اکابر رُشائِد دیو بند کے فیض یافتہ ہونے کے مدعی ہیں، اس لیے ان کی درج ڈیل عبارات پر روشنی ڈال کر ہماری راہنمائی فرمائے تا کہ آنجناب کی رائے گرامی ہمیں مشعلِ عبارات پر روشنی ڈال کر ہماری راہنمائی فرمائے تا کہ آنجناب کی رائے گرامی ہمیں مشعلِ راہ کا کام دے ۔۔۔۔۔مولا ناسیّلعل شاہ صاحب بخاری جنگ صفین کے متعلق لکھتے ہیں کہ:

(آ۔۔۔۔۔جہور اہلسنت کے اس بارہ میں دوقول ہیں:

پہلا قول: ''حضرت علی ڈاٹٹؤ حق پر ہیں اور حضرت معاویہ ڈاٹٹؤ مجھ دکھلی ہیں اور خضرت معاویہ ڈاٹٹؤ مجھ دکھلی ہیں اور خطاءان کی اجتہادی ہے بعنی انہوں نے حق کا قصد کیالیکن خطاء کر گئے، حق کو پانہ سکے بہر حال ماجور ہیں۔'' (استخلاف بزید، ص ۱۷۲)

دوسرا قول: ''حضرت علی ولائٹؤ حق پر نتھے اور حضرت معاویہ ولائٹؤ باطل پر تھے بعنی خطاءان کی عنادی تھی اور دورِخلافت علی ولائٹؤ میں وہ ملک جائز تھے۔'' (ایضاً) اس قول پر تقریباً سترہ حوالے پیش کیے ہیں جن میں محاربینِ علی ولائٹؤ کے متعلق باغی،

خطا کاراورسلطان جائر کےالفاظ پائے جاتے ہیں،ایک حوالہ حضرت مولانا شاہ عبدالعزیز

صاحب الملك كالجمي ہے جس میں ہے كد:

اہل حدیث نے روایات صحیحہ سے دریافت کیا ہے کہ بیر کت (بیعنی حضرت معاوید رائٹوڈ کا قبال) خواہش نفسانی کی وجہ سے تھی، پس انتہا ہیہ ہے کہ باغی اور گئہگار گناہ کے مرتکب ہوئے۔

(الصّاً ١٨٤، بحواله فناوي عزيزى ص٢٢٥، مترجم اردو)

آ كے لكھتے ہيں:

جمہور اہلسنت کے نظریہ کے مطابق جب طے ہوگیا کہ حضرت علی اللہ المحق اللہ علی واللہ المحق اللہ مستلزم ہے کہ حضرت علی واللہ کا بالمقابل گروہ

باطل پرہوکیونکہ تن کے بالمقابل باطل کاکلم مستعمل ہوتا ہے، جیسا کہ ویحق اللہ الحق ویبطل الباطل الآیة (ایضاص ۱۸۸)

اللہ الحق و يبطل الباطل الايہ (الفائل) اللہ الحق و يبطل الباطل الايہ (الفائل) ہی ہے کے تحت لکھے ہیں کہ:
اگر دوسر نے قول کی بہ تاویل کر لی جائے کہ محاربین علی ڈاٹٹؤ واقعتاً باطل پر تھے مگر انہوں نے باطل کا قصد نہیں کیا تو اس قول کا مرجع بھی وہی ہوجا تا ہے جو پہلے قول کا ہے البتہ بعض عبارات اس تاویل کو قبول نہیں کرتیں، ہمارے لیے بہت آ سان ہے کہ ہم ان عبارتوں کورد کر دیں جو اس تاویل کو قبول نہیں کرتیں اور اس نظر بہ کوحق و صواب سمجھیں کہ اس مقاتلہ میں حضرت کرتیں اور اس نظر بہ کوحق و صواب سمجھیں کہ اس مقاتلہ میں حضرت علی ڈاٹٹؤ حق پر تھے اور ان کے محاربین فی الحقیقة باطل پر تھے مگر انہوں نے باطل کا قصد نہیں کیا تھا بلکہ حق کا قصد کر کے اجتہا دکیا تھا مگر حق کو پا نہ سکے۔ باطل کا قصد نہیں کیا تھا بلکہ حق کا قصد کر کے اجتہا دکیا تھا مگر حق کو پا نہ سکے۔ اللہ تعالی ان کی لغز شوں کو معاف فر مائے۔ (ایضاً ہم ۱۸۹)

لكھتے ہيں كہ:

''اہلسنت کا اتفاقی عقیدہ ہے کہ دورِعلی ڈاٹٹڈ میں حضرت معاویہ ڈاٹٹڈ باغی تھے اور تفتلک الفتہ الباغیہ صحیح بخاری کی روایت اہل السنة کی سندہے۔' (ایضاً م ۵۲۷)

حضرت معاویه زلاتی کا عدالت برقرار ہوگئ کے عنوان کے تحت لکھتے ہیں کہ:
'' جب حضرت حسن زلاتی ان سے مصالحت کر کے خلافت سے دستبر دار ہوگئے
اور ساری جماعت ان پرمتفق ہوگئی تو ان کی بغاوت ختم ہوگئی اور بالا تفاق ان
کی عدالت برقرار ہوگئی۔'' (استخلاف بزید مصالحا)

حضرت مولانا قاضی صاحب مدظلہ، بخاری شاہ صاحب کی ان عبارات پر تبحرہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ:

"استخلاف يزيد معلوم موتا ہے كه ..... وه جمى راهِ اعتدال سے بث

کئے ہیں، کتاب کے مطالعہ کے بعد ناواقف قاری کوحضرت معاویہ ڈٹاٹھؤ کے ساتھ وہ حسن ظن نہیں رہتا جوحضور رحمۃ للعالمین ﷺ کے ایک جلیل القدر صحابی کے ساتھ ہونا جاہیے۔مثلاً حسب ذیلء ارتیں ملاحظہ ہوں۔ ①.....جمهوراہلسنت کا دوسرا قول کے عنوان کے تحت لکھتے ہیں کہ:

''حضرت على خلافيُّؤحق پر تھے اور حضرت معاویہ خلافؤ باطل پر تھے لیعنی خطاء ان كى عنادى تقى اور دورخلا فنت على ﴿ النُّهُ عَمِينَ وَهُ مَلَكِ جَائرٌ مِنْصَا ۖ ''

اس کے بعدشاہ صاحب نے ہدایہ وغیرہ متعدد کتابوں کی عبارتیں پیش کی ہیں جن میں حضرت معاویہ وٹاٹٹؤ کے بارے میں باطل اور جوروغیرہ کے الفاظ ہیں لیکن اس کے متعلق پہلے حضرت مجدد الف ثانی ڈللٹنہ کا ارشاد نقل كرچكا ہوں كہ اس سے مراد خطائے اجتہادى ہے، حضرت معاويد طالعة كو حقیقتاً اہل باطل اور اہل جور وہی شخص کہ سکتا ہے جوان کو فقیہہ اور مجہزنہیں سمجھتا اور ان کے خلوص نبیت میں شک کرتا ہے لیکن جو شخص آپ کومخلص اور فقہیہ ومجہز صحالی سمجھتا ہے وہ آپ کے اختلاف کوعنادی نہیں کہہ سکتا اور نہ ہی وہ بیر کہہ سکتا ہے کہ حضرت علی المرتضلی ڈاٹٹؤ کی خلافت کے زمانہ میں وہ حقیقتاً غيرعادل تضے؟ كيونكه اجتهادى اختلاف ميں عادل اورغير عادل كا تقابل نہيں ہوتا اور شاہ صاحب نے گوآ خرمیں اہلسنت کے دونوں قولوں کے مابین تطبیق دے کریدوضاحت کردی ہے کہ 'انہوں نے باطل کا قصد نہیں کیا تھا بلکہ تن کا قصدكر كے اجتهادكيا تھا مكر حق كويانہ سكے۔ "الخ

لیکن اس کے باوجود سے محل لکھ دیا ہے کہ:

حضرت امير معاويه رالني كمتعلق جمهورابلسنت كي مذكورة الصدر آراء دورٍ خلافت علی نٹاٹٹؤ میں ان کے خروج و قال کے سلسلہ میں تھیں کیکن جب حضرت حسن والثوان سے مصلحت کر کے خلافت سے وستبردار ہوگئے اور ساری جماعت ان پرمتفق ہوگئی تو ان کی بغاوت ختم ہوگئی اور بالا تفاق ان کی علالت برقرار ہوگئی۔'الخ

یہ بات بھی عجیب ہے جب حضرت معاویہ شانٹیئے نے اختلاف (خواہ وہ جنگ وقال کی صورت میں ہوا)اجتہادی خطاء قرار دے دیا تو پھر ہیکہنا کیونکر درست ہوسکتا ہے کہ ''صلح کے بعدان کی عدالت برقرار ہوگئی الخ'' حضرت معاويه ثلاثني يهليجمي عادل تتصريونكه مجهتد تتصاور بمهتدكوغير عادل نهيس قرار ديا جاسكتا، علاوہ ازیں پیجمی ملحوظ رکھنا جا ہے کہ اگر مضرت علی المرتضلی ڈاٹٹؤ کے نز دیک بھی حضرت معاویہ ٹٹاٹیؤ کا اختلاف عناد وننسانیت پرمبنی ہوتا تو آپ ثالثوں کی تحکیم کی تجویز قبول نہ فرماتے ، کیونکہ حقیقتاً باغی کے لیے تو قرآن مجيد ميں صريح علم مذكور ہے كہ فقاتلوا التي تبغى حتى تفئ الى امر الله (پس باغی گروہ سے اس وفت تک لڑائی کروجب تک کہ وہ اللہ کے حکم یعنی حق کی طرف رجوع نه کرے) حالانکه آخری وفت تک حضرت معاویہ رٹاٹٹؤنے حضرت علی وٹاٹٹؤ کی اطاعت قبول نہیں گی، باوجود اس کے حضرت علی طالٹیؤئے خالثی کی تجویز قبول فرمائی۔' (خارجی فتنہ، ۲۷۷)

'' بیلم وفہم کے معیار پر ہالکل غلط ہے کیونکہ جب انہوں نے دوسرے قول کے تحت ان کی خطاء کوعنا دی قرار دے دیا توحق کا قصد ہی کہاں رہا؟ حق کو یا لینے کا قصد تو خلوص پرمبنی ہوتا ہے نہ کہ عنا د اور ہوائے نفس پر؟ ان دونوں با توں میں سے ایک کوشلیم کرلیں اگر ہے کہیں کہ انہوں نے حق کا قصد کر کے اجتہاد کیا تقالیکن حق کو یا نہ سکے لیعنی خطاء ہوگئی تو پھرخطائے عنادی کے قول کورۃ کر دیں اورا گرعنادی خطاء کے قول کواہلسنت کا قول تسلیم کرنا ہے تو پھریینہ کہیں کہ حق کا قصد کر کے اجتہاد کیا تھا کیونکہ حق کا قصد کرنے کے باوجود خطاء ہوجائے تو

اس کو عنادی خطاء نہیں کہہ سکتے، کیا عناد اور قصدِ حق دونوں جمع ہو سکتے ہیں؟''(دفاع حضرت معاویہ ٹاٹٹۂ، ص ۲۹)

نیزمولانالعل شاہ صاحب کی طرف ہے'' فناوی عزیزی مترجم اردوص ۲۲۵، پیش کردہ حوالہ کے متعلق قاضی صاحب مدظلہ لکھتے ہیں کہ: فناویٰ عزیزی کی مذکورہ زیر بحث عبارت الحاقی سمجھی جائے گی۔

( د فاع حضرت معاویه ژانشهٔ اص ۳۵ )

نيز لکھتے ہيں کہ:

اگرروایات ِصحیحہ ہے بیر بات ثابت ہوتی تو پھرا کثر مِفسرین اور فقہاءاس کے خلاف کیوں مسلک اختیار کرتے ہیں؟ (ایساً ص۳۱)

السيدلعل شاه صاحب بخاری، حضرت معاويد ثلاثيًّ كے متعلق لکھتے

ہیں کہ:

حضرت معاویه والنیم برزبان طعن دراز کرناممنوع ہے۔ (استخلاف یزید ہیں ۳۴۸) نیز لکھتے ہیں کہ:

میرے بزویک حضرت معاویہ ڈلٹٹؤ کا دفاع دین کی ایک اہم خدمت ہے۔ (ایضاً ہم استخلاف بزید)

اں کے باوجود حضرت معاویہ ڈٹاٹنڈ کے متعلق لکھتے ہیں کہ: معاویہ ڈٹاٹنڈ بن سفیان ڈلٹنڈ نے حضرت سعد ڈٹاٹنڈ کو حکم کیا تھا حضرت علی ڈٹاٹنڈ پر سب کرنے کا۔

آ گے لکھتے ہیں:

سیجے مسلم کی بیروایت عکاسی کرتی ہے کہ سٹ علی ڈالٹوئے کے بارے میں نہایت اہتمام کیا جاتا ہے ..... بہرحال لاتسبوا اصحابی الدیث کے تحت جوست منہی عنہ اور ممنوع ہے اسی ست وشتم کا ارتکاب بڑے اہتمام سے کیا جاتا

تھا۔ (استخلاف بزید،ص۲۲۲)

قاضى صاحب مدظله لكصة بين:

مولا نالعل شاہ اس سے ٹابت کرنا چاہتے ہیں کہرسول اللہ مظافیاً نے جس سب سے منع فرمایا تھا حضرت معاویہ ڈالٹیڈبڑے اہتمام سے ارشاد نبوی مظافیاً کی خلاف ورزی کرتے رہے ہیں۔

اس بات کوتسلیم کرنے سے حضرت معاویہ بڑاٹیؤ کی اخلاقی اور دینی پوزیشن کی کیا حیثیت باقی رہ جاتی ہے۔ (دفاع حضرت معاویہ ٹراٹیؤ،ص۱۵۳)

اسى بخارى صاحب لكھتے ہيں:

'اس روایت ہے معلوم ہوا کہ مخفل معاویہ ڈٹاٹیڈ کی زیبائش و آ رائش کس فتم کے عنادل خوش گلو کی نواسنجی سے وابستہ تھی لیکن بھی بھی مقدام ڈٹاٹیڈ ابن معدیکرب جیسے درولیش کی تلخ نوائی مجلس کے رنگ کو پھیکا اور افسر دہ کر ویتی تھی۔ (استخلاف بزید ہے سے درولیش کی تاخ نوائی مجلس کے رنگ کو پھیکا اور افسر دہ کر قاضی صاحب مدظلہ لکھتے ہیں:

یہ مشخراور شخصا ہے یا د فاع وعقیدت \_ (د فاع حضرت معاویہ ٹٹاٹیو ہیں ۱۵۳) • .....شاہ صاحب لکھتے ہیں:

حضرٌت معاویہ وٹاٹنؤ کے محبوب فرزند نے اپنے زورِ خطابت اور کمالِ فصاحت و بلاغت میں جہاں زیاد کی مٹی پلید کی ، وہاں اپنے شفیق باپ جواسے فداک ابی و ای کہہ کر بلائیں لیتے ہیں ان کی سیاست کا بھی سارا بھرم کھول کر رکھ دیا

ہے۔(استخلاف،ص۱۵۵)

قاضى صاحب مدظله لكصة بين:

بہ جارحیت ہے یا کہ دفاع ؟ شیعیت کا یمی مزاج ہے۔

( د فاع حضرت معاویین ص ۱۵۳)

شاه صاحب لكصة بين:

اسسفین کی جنگ جو حضرت معاویہ ڈلائٹو نے قصاص میں دم عثمان ڈلاٹٹو سے لڑی ہے۔ ہے اہلسنت والجماعت کے عقیدہ کے تحت اس جنگ میں حضرت معاویہ ڈلاٹٹو باغی تھے۔ اہلسنت والجماعت کے عقیدہ کے تحت اس جنگ میں حضرت معاویہ ڈلاٹٹو باغی تھے۔ انہوں نے خلیفہ برحق حضرت علی ڈلاٹٹو کی بعناوت کر کے دم عثمان ڈلاٹٹو کی آٹر لی ہے۔ انہوں نے خلیفہ برحق حضرت علی ڈلاٹٹو کی بعناوت کر کے دم عثمان ڈلاٹٹو کی آٹر لی ہے۔ انہوں کے خلیفہ برحق حضرت علی ڈلاٹٹو کی بعناوت کر کے دم عثمان ڈلاٹٹو کی آٹر لی ہے۔ انہوں کے خلیفہ برحق حضرت علی ڈلاٹٹو کی بعناوت کر کے دم عثمان ڈلاٹٹو کی آٹر لی ہے۔ انہوں کے خلیفہ برحق حضرت علی ڈلاٹٹو کی بعناوت کر کے دم عثمان ڈلاٹٹو کی آٹر لی ہے۔ انہوں کے خلیفہ برحق حضرت علی ڈلاٹٹو کی بعناوت کر کے دم عثمان ڈلاٹٹو کی آٹر لی ہے۔ انہوں کے خلیفہ برحق حضرت علی ڈلاٹٹو کی بعناوت کر کے دم عثمان ڈلاٹٹو کی آٹر لی ہے۔ انہوں کے خلیفہ برحق حضرت علی ڈلاٹٹو کی بعناوت کر کے دم عثمان ڈلاٹٹو کی آئر لی ہے۔ انہوں کے خلیفہ برحق حضرت علی ڈلاٹٹو کی بعناوت کر کے دم عثمان ڈلاٹٹو کی آئر لی ہے۔ انہوں کے خلیفہ برحق حضرت علی ڈلاٹٹو کی بعناوت کر کے دم عثمان ڈلاٹٹو کی آئر لی ہے۔ انہوں کے خلیفہ برحق حضرت علی ڈلاٹٹو کی بعناوت کر کے دم عثمان ڈلاٹٹو کی آئر کی بعناوت کر کے دم عثمان ڈلاٹٹو کی آئر کی بعناوت کر کے دم عثمان ڈلاٹٹو کی کا کو کی بعناوت کی بعناوت کی کو کی کو کا کو کی کو کا کو کر کے دم عثمان ڈلاٹٹو کی کو کر کو کر کو کی کو کی کو کر کو کی کو کر کو کر کو کی کو کر کو کر

حضرت قاضى صاحب مدظله لكصة بين:

یہ دفاع ہے یا حضرت معاویہ ڈاٹھ کی نیت پر ناپاک حملہ؟ بیٹک عقیدہ اہلسنت والجماعت میں حضرت معاویہ باغی تھے لیکن آپ کی یہ بغاوت صرف صور تاتھی نہ حقیقاً، کیونکہ آپ مجہد تھے اور آپ ہے اس میں خطائے اجتہا دی سرز دہوگئ تھی ..... اگر نیت میں فساد ہوتو اس کو نہ اجتہا دکہہ سکتے ہیں اور نہ اس پر ایک گونہ اجر ماتا ہے، اور پھر جو دوسرے جلیل القدر صحابہ ڈواٹھ اس میں حضرت علی معاویہ ڈاٹھ کے ساتھ تھے کیا وہ بھی دم عثمان ڈاٹھ کی آڑ میں حضرت علی المرتضی ڈاٹھ کے ساتھ تھے کیا وہ بھی دم عثمان ڈاٹھ کی آڑ میں حضرت علی المرتضی ڈاٹھ کے ساتھ تھے کیا وہ بھی دم عثمان ڈاٹھ کی آڑ میں حضرت علی المرتضی ڈاٹھ کے ساتھ تھے کیا وہ بھی دم عثمان ڈاٹھ کی آڑ میں حضرت علی

یہاں تو شاہ صاحب حضرت معاویہ ڈاٹھ کے متعلق اپنا نظریہ پیش کر رہے ہیں کہ آپ حضرت معاویہ ڈاٹھ کے سخاوت چاہتے تھے لیکن پہلے یہ لکھ چکے ہیں کہ '' حضرت معاویہ ڈاٹھ نے باطل کا نہیں بلکہ حق کا قصد کیا تھا۔'' یہ دونوں عبارتیں آپ میں متضاد ہیں کیونکہ اگر حضرت معاویہ ڈاٹھ نے دم عثمان ڈاٹھ کی آڑلی ہے تو ان کا حق کا قصد کرنا صحیح نہ رہااورا گران کا حق کا قصد کرنا صحیح ہے تو ان پردم عثمان ڈاٹھ کی آڑلینے کا الزام بالکل غلط ہے۔ شاہ صاحب کا یہ کھینا بالکل غلط ہے کہ ''اہلسنت والجماعت کے عقیدہ کے تحت انہوں نے خلیفہ برحق حضرت علی ڈاٹھ کی بغاوت کر کے دم عثمان ڈاٹھ کی آڑلی ہے نہوں نے خلیفہ برحق حضرت علی ڈاٹھ کی بغاوت کر کے دم عثمان ڈاٹھ کی آڑلی ہے نہوں کے کہ اہلسنت علی ڈاٹھ کی کا اور کی ہے کہ اہلسنت کے خت انہوں نے خلیفہ برحق حضرت علی ڈاٹھ کی بغاوت کر کے دم عثمان ڈاٹھ کی کی آڑلی ہے'' کیونکہ یہ شیعوں کا عقیدہ ہے نہ کہ اہلسنت

والجماعت كا؟

نيز لكھتے ہيں كہ:

مندرجہ بالا چارعبارتوں کے پیش نظر کوئی صاحب عقل وانصاف آ دمی بینیں کہدسکتا کہ مولا نالعل شاہ بخاری نے ان میں حضرت معاویہ ڈالٹیؤ جیسے جلیل القدر صحابی ڈالٹیؤ کی تعریف و تو صیف کی ہے یا اُن کا دفاع کیا ہے بلکہ یہی فیصلہ کرے گا کہ ان عبارات میں حضرت معاویہ ڈالٹیؤ کو تھلم کھلا استہزاء واستحفاف اور طعن و تنقید کا نشانہ بنایا ہے۔ (دفاع حضرت معاویہ ڈالٹیؤ، ص ۱۵۷)

چونکه مولانالعل شاه صاحب کا دعویٰ ہے کہ''ہم اہلسند، والجماعت ہیں اور حضرت امام ابوحنیفہ بٹلالٹ کے مقلد اور دار العلوم دیو بند کے فیض یافتہ ..... خاندانِ ولی اللہ اور اکابر دیو بند کے فیض یافتہ ..... خاندانِ ولی اللہ اور اکابر دیو بند سے وابنتگی ہے۔ (استخلاف میں ۱۸۷۸) اور''ہم نے جو کچھ لکھا ہے ..... جمہور اہلسنت کی بیروی میں لکھا ہے۔ (استخلاف میں ۱۱۷) .....اس لیے براہ کرم ارشاد ہواس بارہ میں :

شاحب اور حضرت مولا نا قاضی مظهر حسین صاحب مدظله
 میں سے کس کا موقف ومسلک جمہور اہلسنت اور اکا بردیو بند کے مطابق ہے؟

سسشاہ صاحب نے جنگ صفین کے متعلق جمہور اہلسنت کی طرف سے جو دو اقوال پیش کیے ہیں کیا دونوں صحیح ہیں؟ اگر ہاں، تو کیوں؟ اور اگر نہیں تو کیوں؟ نیز دونوں اقوال بین جو تطبیق دی گئی ہے وہ صحیح ہے یا غلط، اور کیوں؟ ندکورہ عبارات میں حضرت معاویہ رات کی تعریف پائی جاتی ہے یا تنقیص و تنقید؟ امید کی جاتی ہے کہ آنجناب ضرور ماری را ہنمائی فرما کیں گے۔

فقظ والسلام

منجانب: اہل سنت والجماعت ساہی وال ضلع سر گودھا، پاکستان،مورخه ۲۰ راگست ۱۹۸۵ء

## الجواب

سوال میں مولا نالعل شاہ بخاری کی کتاب ''استخلاف بزید' اور مولانا قاضی مظہر حسین کی کتاب ''دفاع حضرت معاویہ رٹاٹھ'' کے جوحوالے نقل کیے گئے ہیں ،اس سے صاف طور پر ظاہر ہے کہ قاضی مظہر حسین کا موقف درست اور اہل سنت والجماعت اور علماء دیو بند کے مطابق ہے اور بخاری لعل شاہ کا موقف اس باب میں غیر معتدل اور شیعی مزاج کے مطابق ہے، ان کی عبارت میں حضرت معاویہ رٹاٹھ' کی تنقیص عیاں ہے، جو اہل اسنت والجماعت کے مسلک کے قطعاً خلاف ہے۔مولا نالعل شاہ بخاری کا فریضہ ہے اپنی کتاب سے ان عبارتوں کو خارج فرما دیں جن سے صحابی رسول اور کا تب وی حضرت معاویہ رٹاٹھ' کی رسول اور کا تب وی حضرت معاویہ رٹاٹھ' پر چوٹ ہوتی ہے۔رسول اگرم سُٹاٹیڈ کا ارشادگرامی ہے:

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم الله الله في اصحابي لاتتخذوهم غرضاً من بعدى فمن احبهم فبحبى احبهم ومن ابغضهم ومن آذاهم فقد آذاني ومن آذاني فقد آذی الله ومن آذی الله فیوشک ان یاخذه. رواه الترندی (مشکوة شریف)

## ن الدار المنارع

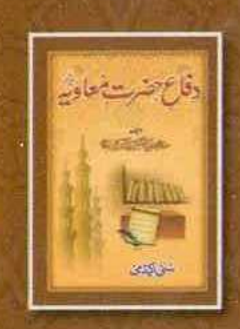
عداعرف والمعنى - سوالى ميدا ولا على في من ري كان بال من من من الدون الدون الما من من من المراب ولا على والمراب المراب ال

من و مبتعم فيهما بيتم ومن البنم فيهند في البند ومن الدوم فقراد الله ومن الدون ومن المراد المرافقة والله ومن الأن المر ومن الذي المر ومن الأن المر ومن الم

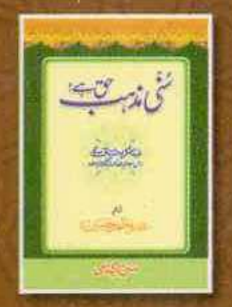


المرافع براباري المرابع المرا

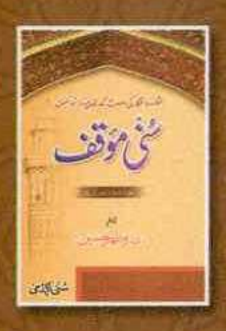
کا تب وتی حضرت امیر معاویہ کے ناقدین کے اٹھائے جانے والے اعتراضات کا تحقیقی جائزہ ، دفاع حضرت معاویہ کے حوالے سے متند کا وش



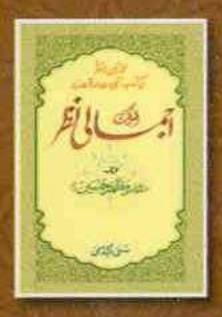
روافض کی طرف سے مذہب اہل سنت پر کئے گئے اعتراضات کے مدل جوابات ، حقانیت مذہب اہل سنت سے متعلق دلائل و براہین کا انمول خزانہ



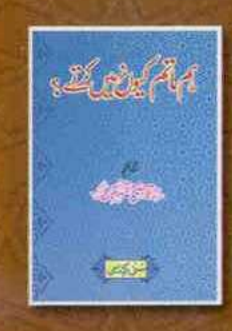
طلباء وطالبات کی نظریاتی ذہن سازی کے لئے ایسے بنیادی عقائد کا مجموعہ جن پر ایمان نجات اخروی کا ضامن ہے۔



کتاب''آ فآب ہدایت'کے جواب میں لکھی جانے والی '''تخلیات صدافت'' پر تحقیقی مقالہ ، مذہب اہل سنت کی حقانیت پرلاجواب شاہکار



ماہ محرم کے مروجہ ماتم کے حوالے سے اہل سنت والجماعت کا اجماع کا اجماع کا اجماع کا اجماع کا اجماع کا اجماعی مؤقف، دلائل و براہین کی روشنی میں



جَامَعَمُ الْمَالِينَ الْعَلَى الْمِلْلِينَاءُ مَعْمُ الْمُالْثِينَاءُ عَمْمُ الْمُالِينِينَاءُ عَمْمُ الْمُلْلِينَاءُ 0300-9470582 عَمْدِ بِهِ الْمُؤْلِلُ بِكِتَانَ 9470582-0300